

جمهورية العراق وزارة التربية المديرية العامة للمناهج

# القُرآنُ الكَرِيمُ والتَربِيةُ الإسلَامِيةُ

للصف الخامس الاعدادي

تآليف لجنة متخصصة في وزارة التربية

# المشرفُ العلميْ على الطبع د. حسن محمد سميانُ المشرفُ الفني على الطبع صلاح سعد محسن

# استنادا الى القانون يوزع مجانا ويمنع بيعه وتداوله في الاسواف

# التصميم شيماء عبد السادة كاطع

#### الموقع والصفحة الرسمية للمديرية العامة للمناهج

www.manahj.edu.iq manahjb@yahoo.com Info@manahj.edu.iq





#### مقكمة



الحمد لله ، ثم الحمد لله ربّ العالمين الذي أنار قلوب عباده المتقين بنور كتابه المبين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وأشرف المرسلين. نبينا الأمين محمد الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه المنتجبين.

وأما بعد: فلا يخفى على مدرسي التربية الإسلامية ومدرساتها، ما للدين الإسلامي، ديننا القويم، الذي أنهض أمة، وشيّد حضارة، من أثر كبير في حياة الفرد والمجتمع. فهو الدعامة الروحيّة التي يقوم عليها تقدمهما وسعادتهما وهو الأساس والركن الركين الذي يُعتمد عليه للنهوض بالحياة في تفاصيلها ومفاصلها كافة.

ولأن مادة التربية الإسلامية هي السبيل الأمثل لعكس أركان هذا الدين العظيم وقيمه السامية من خلال العملية التربوية، فقد سعت وزارة التربية إلى الإعتناء بالتربية الإسلامية مادة وكتاباً، لجعلها رفيعة المستوى والمضمون، وجعلها أيسر تناولاً، وأقل تعقيداً، وأكثر قبولاً ونفعا، إذ نضع بين أيديكم كتب التربية الإسلامية للمرحلة الإعدادية في حلّة جديدة فيها من الإغناء، والإثراء والتيسير وبمايتناسب مع احتياجات طلبتنا الأعزاء وميولهم ويرتبط بواقع الحياة.

فقد تم دمج مادتي القرآن الكريم والتربية الإسلامية، في كتاب واحد مُيسر في خمس وحدات ضمت كل وحدة منها مباحث رئيسة كان في الرأس منها التبارك بالقرآن الكريم الذي تمّ الإعتناء التام بانتقاء نصوص شريفة منه مناسبة للمرحلة العمرية ثم الإيتاء بمعاني الكلمات، فالتفسير العام، فملخص لأهم مايرشد إليه النص، فضلا عن المناقشة.

وقد أعقب ذلك دروس في الحديث النبوي الشريف، وقصص من القرآن الكريم، والأبحاث، ثمّ التهذيب، وقد أكدت المحاور جميعاً الأسس القويمة لبناء الشخصية الإسلاميةالسويةالملتزمةبمبادىءالإسلامالعظيم وقيمه، البعيدة عن روح التطرف المقيت.

إننا نرجو إخواننا وأخواتنا إغناء مباحث كتب التربية الإسلامية عند تدريسهم لها بالتوضيح والتعليق وضرب الأمثلة من حياتنا وواقعنا قدر مايتطلب الأمر، مع ضرورة الإلتزام بإضفاء الهيبة والوقار اللذين يتناسبان ومكانة التربية الإسلامية، وشرف الغاية المرجوة منها.

ونختتم بالإشارة إلى أننا لاندعي الكمال بعملنا هذا، فهو خصصية لله مالك الملك العظيم، ولذلك نسعد بملاحظاتكم وآرائكم للارتقاء به خدمة للدين .

وندعو من لا ربّ غيره ولاخير إلّا خيره أن يجعل عملنا هذا خالصا لوجهه الكريم، فهو نعم المولى، ونعم النصير.





# إدغام المتماثلين

هو إدغام حرفين متفقين مخرجاً وصفة، أي أن الحرف الأول الساكن يماثل الحرف الثاني المتحرك فيصيران حرفاً واحداً مشدداً.

#### مثال

| الميم مع الميم | لهم ما يشاؤون | له <u>مًا</u> يشاؤون |
|----------------|---------------|----------------------|
| الكاف مع الكاف | يدركْكُم      | يدرِكُم              |
| اللام مع اللام | اجعلْ لِنا    | اجعلِّنا             |
| الباء مع الباء | اضربْ بعصاك   | اضربعصاك             |
| الدال مع الدال | قَدْ دَخلوا   | قدِّخلوا             |
| النون مع النون | لن نشرك       | لنِّشرك              |

ويستثنى الواو مع الواو والياء مع الياء

#### مثال

﴿ ٱلَّذِى يُوَسَوِسُ فِى صُدُورِ ٱلنَّاسِ ۞ ﴾ الناسن، ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّكِلِحَاتِ ﴾ البقرة: ٢٥

### إدغام المتجانسين

هو إدغام حرفين متفقين مخرجاً ومختلفين صفة ، فيقلب الحرف الأول الساكن إلى جنس الحرف الثاني المتحرك ليُصبحا حرفاً واحداً مشدّداً كما هو الحال في إدغام المتماثلين.

مثال

### إدغام المتقاربين

هو إدغام حرفين متقاربين مخرجاً وصفة فيقلب الحرف الأول الساكن إلى جنس الحرف الثاني المتحرك فيصبحان حرفاً واحداً مشدّداً كما هو الحال في إدغام المتماثلين اللام في الراء وقلْ رَبِّ وولْ رَبِّ وورْرِبِّ وورْبِّ وورْبِّ القاف في الكاف الكاف الم نخلقكم الم نخلقكم نخلكمُ

مثال

استخرج الإدغام وبين نوعه في الآية الكريمة الآتية: ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَوَدتُّنَّ يُوسُفَ عَن نَفَسِهِ - ﴾ يوسف: ٥١

الحل

الدال في كلمة (رَاوَدتُّنَّ) تدغم مع التاء ويسمى الإِدغام إدغاماً متجانساً، والنون الساكنة في كلمة (عَنْ) تدغم مع النون المتحركة في كلمة (نَّفسه) إدغاماً متماثلاً.

# تمرينات على إدغام المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين

عين إدغام المتماثلين والمتجانسين والمتقاربين في الآيات الكريمة الآتية:

- ١- ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُم مُّلَاقُوهٌ ۗ ﴾ البقرة: ٢٢٣
- ٢- ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ﴿ إِنَّ كَا مُلَّا مُلَّا لَهُ إِلَيْهِ ﴾ النساء: ١٥٧ ١٥٨
  - ٣- ﴿ أَلَوْ نَخْلُفَكُم مِن مَّآءِ مَّهِينِ ۞ ﴾ المرسلات: ٢٠
- ٤- ﴿ وَدَّت طَّآبِهَةٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللَّ ﴾

آل عمران: ٦٩

- وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَزَوْرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ ﴿ الكهف ١٧
  - ٦- ﴿ مَا لَمُ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ الكهف: ٧٨

# تمرينات 🧲

عين كل نوع من أنواع الإدغام الثلاثة في الآيات القرآنية الآتية ، ذاكراً السبب؟

- ٢- ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ
   وَهُمْ فِي فَجُوةٍ مِنْهُ ﴾ الكهف: ١٧
  - ٣- ﴿ وَإِذِ ٱسْ تَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِّعَصَاكَ ٱلْحَجَر ﴾ البقرة: ١٠
    - ٤ ﴿ لَا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ البقرة: ٢٥٦
  - ٥- ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُومَ إِذ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ الزخرف: ٣٩
- ٣- ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ٱبْنَهُ, وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَنْبُنَى ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ هود: ٤٢
  - ٧- ﴿ قُل رَّبِّيٓ أَعُلُمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ الكهف: ٢٢

# عَلَامَاتِ الوقف وَمُصْطِلحُاتِ الضَّبْطِ :

- م تُفِيدُلزُومَ الوَقْف
- لا تُفِيدُ النَّهْيَ عَن الوَقْف
- صلى تُفِيدُ بأنَّ الوَصْلَ أَوْلِي مَعَجَوَاز الوَقْفِ
  - قل تُفِيدُ بِأَنَّ الوَقْفَ أَوْلِي
    - ج تُفيدُجَوَازَالوَقْفِ
- ه م تُفِيدُ جَوَازَ الوَقْفِ بأَحَدِ المُوضِعَيْنَ وَلِيسَ فِي كِلَيْهِمَا
  - للدِّلَا لَهِ عَلى زيادة الحَرْف وَعَدَم النَّطق بهِ
    - · للدِلاً لَهِ عَلى زيادَةِ الحَرْفَ حِينَ الوَصل
      - للدِلَالَةِ عَلَىٰ سُكُونِ الْحَرْفِ
      - م للدِّلَالَةِ عَلَىٰ وُجُودِ الإِقلَابِ
      - الدّلالة على إظهكارالتّنوين
      - ر للدِّلَالَةِ عَلَى الإِدغَامِ وَالإِخْفَاءِ
  - اللَّه اللَّه عَلَى وُجُوبِ النُّطَقِ بِالْحُرُونِ المَرْوَكَةِ
- س للدِّلاَلَةِ عَلَى وُجُوبِ النُّطق بالسِّين بَدَل الصَّاد
   وَاذَا وُضِعَتْ بالأَسْفَل فَالنُّطقُ بالصَّادِ أَشْهَر
  - للدِلَالَةِ عَلَىٰ لرُوم المَدِ الزّائِد
- اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَوْضِعِ السَّجُودِ ، أَمَّا كَلِمَة وُجُوبِ السَّجُودِ فَصَا خَطَّ فَصَا خَطَّ
- اللَّهِ لَالَةِ عَلَىٰ بِدَايةِ الأَجْزَاءَ وَالْآَحْ زَابِ وَأَنصَافِهَا وَأَرْبَاعِهَا اللَّهِ الْ
  - 💣 للدِّلَالَةِ عَلَى نِهَاتِةِ الآيَةِ وَرَقَمِهَا.

# الوحدة الاولى

الدرس الأول: من القرآحُ الكريم

الكرس الإول: من العراق الكري

آيات الحفظ (١-١)

سورة المؤمنون من الآية (١-٠٥)

# بِسْ \_\_\_\_ِاللّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِبِ

﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ اللهِ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَاعِلُونَ اللهُ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ اللهِ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَجِهِمْ أَو مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُوْ لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُوْ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَكِيكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللَّهِ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ اللَّهُ مُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ اللَّهُ ثُرُّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَكةً فَخَلَقُنَا ٱلْمُضْعَةَ عِظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحْمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ فَتَبَارِك ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ اللَّهُ مُمَّ إِنَّاكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ اللَّهُ أَدَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تُبْعَثُونَ اللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ اللَّهِ مُمَّ إِنَّاكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ اللَّهُ أَدْمَ إِنَّاكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تُبْعَثُونَ اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ال وَلَقَـٰدُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَاكُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَفِلِينَ ﴿ ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَادِ بِهِ - لَقَادِرُونَ ﴿ فَأَنشَأْنَا لَكُو بِهِ - جَنَّتِ مِن نَخِيلِ وَأَعْنَابِ لَكُو فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ١٠ وَشَجَرَةً تَغُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِبْغِ لِّلْأَكِلِينَ ١٠٠ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَّشَقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُورٌ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ 🕦 وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ١٣٠ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَقَالَ يَنَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ ۖ أَفَلَا نَنْقُونَ الله فَقَالَ ٱلْمَلَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَمَا هَلْنَا إِلَّا بَشَرُ مِّ مِثْلُكُم يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ

وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَأَنزَلَ مَلَيْكِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهِنَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ۞ إِنْ هُو إِلَّا رَجُلُ بِهِ، حِنَّةٌ فَتَرَبَّصُواْ بِهِ عَتَى حِينِ اللهِ قَالَ رَبِ ٱنصُرْفِ بِمَا كَنَّبُونِ اللهِ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلُك بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنَّوُرُ فَٱسْلُفَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَك إِلَّا مَن سَجَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمٌّ وَلَا تُحَكِطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواًّ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ٧٧ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلِ ٱلْمُحَدُدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي نَجَنَنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞ وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ الله إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتِ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ أَنَّ أَنشَأْنًا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ الله فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ أَنِ آعَبُدُواْ آللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ أَفَلاَ نَنْقُونَ ١٠٠٠ وَقَالَ ٱلْمَلاُّ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَتَرَفَنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرٌ مِتْلُكُرْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ الله وَلَيِنَ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَّحَاسِرُونَ اللهُ أَيَعُدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِتُّمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَمًا أَنَّكُمْ مُّغْرَجُونَ 🐨 ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ۞ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَىانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَعْيَا وَمَا نَعْنُ بِمَبْعُوثِينَ اللَّهِ إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا وَمَا نَعْنُ لَهُ. بِمُؤْمِنِينَ اللَّهِ قَالَ رَبِّ ٱنصُرَّفِي بِمَا كَذَّبُونِ 📆 قَالَ عَمَّا قَلِيلِ لَّيُصْبِحُنَّ نَكِمِينَ 🤨 فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِّ فَجَعَلْنَهُمْ عُثَاءً فَبُعْدًا لِّلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهُ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴿ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ اللهُ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تُتَرَا كُلَّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَّسُولُمَا كَذَبُوهُ فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثٌ فَبُعْدًا لِّقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ثَا مُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُرُونَ بِتَايَكِينَا وَسُلْطَنِ مُّبِينِ ﴿ أَنَ إِلَىٰ فِرْعَوْبَ وَمَلِإِتْهِۦ فَأَسْتَكُبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ ۞ فَقَالُواْ أَنْوُمِنُ لِبِشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ۞ فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُواْ مِنَ ٱلْمُهْلِكِينَ ( اللهُ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْنَدُونَ ( وَ وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمُ وَأُمَّهُ وَايَةً وَءَاوَيْنَهُمَا إِلَى رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ 💮 ﴾ صدق الله العلي العظيم

#### معانى الكلمات

الكلمة معناها

اللغو: ما لا نفع فيه من قول ، وما لا يرضى الله عنه.

السلالة: استخراج الشيء من الشيء، والولد سلالة أبيه، لأنه انسل من

ظهره.

مكين: ثابت، راسخ.

النطفة: الحيوان المنوي (ماء الرجل).

علقة: دماً مجمداً.

مضغة: قطعة لحم قدر ما يمضغ.

سبع طرائق: سبع سماوات طباقاً.

صبغ للأكلين: إدام يغمس فيه الخبز.

الملأ: الزعماء ووجوه القوم.

به جنّة: جنون.

فتربصوا به: انتظروا واصبروا عليه.

بأعيننا: برعايتنا وحفظنا.

فار التنور: نبع الماء بكثرة من التنور الذي يخبز فيه.

هيهات: بَعَد وقوع ذلك الموعود.

تترا: متتابعين على فترات، رسولاً بعد رسول.

عالين: متكبّرين.

معين: ماء جار.

#### المعنى العام

﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعُرِضُورِ ﴾ في هذه السورة المباركة بشرى مُعْرِضُور ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلرَّكُوْةِ فَعِلُونَ ﴿ فَي هذه السورة المباركة بشرى للمؤمنين، فقد فاز المصدقون بالله وبرسوله العاملون بشرعه، الفائزون بالنجاة من النار ودخول الجنة، ووصف الله تعالى هؤلاء المؤمنين المفلحين بصفاتٍ من جمعها ثبت له الفلاح وأصبح من الذين يرثون الفردوس ويخلدون فيها ومن صفاتهم أنهم:

﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ ﴾ أي في صلاتهم خاشعون متذَّللون خائفون، تفرغ لها قلوبهم، وتسكن جوارحهم.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمَّ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴿ آ ﴾ فهم تاركون كلّ مالا خير فيه من الأقوال والأفعال والأفكار وما لا يرضى الله عنه.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوْةِ فَنعِلُونَ ٤٠٠ ﴾ والذين هم مطهّرون لنفوسهم وأموالهم بأداء زكاة أموالهم لمستحقيها.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىۤ أَزُوجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُلْومِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىۤ أَزُوجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ والنوب هم لفروجهم حافظون مما حرّم الله من الزنى واللواط والفواحش كلّها. إلّا على زوجاتهم، أو ما ملكت أيمانهم من الإماء، فلا لوم عليهم ولا حرج لأن الله تعالى أحلهنّ.

﴿ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَكَيِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴿ فَمَنِ طلب غير الزوجات والمملوكات فهم من المعتدين المتجاوزين الحدّ في البغي والفساد، الذين سيعاقبهم الله تعالى لتجاوزهم الحلال إلى الحرام.

- ﴿ وَٱلَّذِينَ هُو لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ ﴾ والذين هم حافظون لكل ما اؤتمنوا عليه موفون بكل عهودهم.
- ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ١٠ ﴾ والذين يداومون على أداء صلاتهم في أوقاتها على هيئتها المشروعة ، الواردة عن النبي الكريم بعيداً عن التكاسل والرياء .
- ﴿ أُوْلَكِنِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل
- ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَدَنَ مِن سُلَكَةٍ مِّن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ ثُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينِ ﴿ ثَا أَلْمُضَعَةً وَظَلَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحُمَّا أَلْفَضْهَ عَلَقَةً وَظَلَمًا فَكَسُوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحُمَّا أَلْفَظُمَةً عَلَقَةً وَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضَعَّةَ وَظَلَما فَكَسُوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحُمَّا أَنْكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴿ ثُونَ ثُمُّ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَلَقَـٰدُ خَلَقُنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَنِفِلِينَ ﴿ ۖ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءًا بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابِ بِهِ - لَقَادِرُونَ ﴿ اللَّهِ فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ - جَنَّاتٍ مِّن نَحْيلِ وَأَعْنَابِ لَكُم فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ١٠٠٠ وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُثُ بِٱلدُّهْنِ وَصِبْغِ لِّلاَ كِلِينَ ١٠٠٠ ﴾ يقول تعالى ولقد خلقنا فوقكم سبع سموات بعضها فوق بعض، وما كنا عن الخلق غافلين، فلا نغفل مخلوقاً ولا ننساه. وأنزلنا من السماء ماءً بقدر حاجة الخلائق، وجعلنا الأرض مستقراً لهذا الماء، ونحن قادرون على إذهابه وفي هذا تهديد ووعيد للظالمين. فأنشأنا بهذا الماء لكم بساتين النخيل والأعناب، لكم فيها فواكه كثيرة الأنواع والأشكال، ومنها تأكلون. ومما أنشأنا لكم بالماء أيضاً شجرة الزيتون التي تخرج حول جبل طور (سيناء)، يعصر منها الزيت الذي فيه منافع كثيرة كدهن، وإدام للآكلين. ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْكِمِ لَعِبْرَةً نَّشْقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنْفِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلَّاكِ تُحْمَلُونَ ١٠٠ ﴾ وإن لكم أيها الناس، في الإبل والبقر والغنم لعظة تتعظون بخلقها، نسقيكم مما في بطونها من اللبن، ولكم فيها منافع عديدة: تلبسون من أصوافها، وتركبون ظهورها، وتُحملون عليها الأثقال، ومنها تأكلون. وتحملون على الأبل في البرّ، كما تحملون على السفن في البحر.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَقَالَ يَفَوْمِ أَعَبُدُواْ ٱللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۖ أَفَلَا نَنْقُونَ ۚ ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ - فَقَالَ يَفَوْمِ أَعَبُدُواْ ٱللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۖ أَفَلَا نَنْقُونَ ۚ ﴾ أَلْمَلُواْ اللّهِ عَلَيْكُمْ مُولِيدًا أَلَهُ لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَا اللّهُ لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَا اللّهُ لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً مَا اللّهُ لَا أَنْ اللّهُ لَا اللّهُ وَلِينَ ﴾ إِنْ هُو إِلّا رَجُلُ بِهِ عِنْهُ فَ تَرَبّعُمُواْ بِهِ - حَتَّى حِينٍ ﴾ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي عَالَهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْكَ إِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

أَمَّرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُّورُ فَأَسْلُكُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْ وِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمٌّ وَلَا تُخَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواً إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ اللَّهِ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي نَجَنَنَا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَازَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ اللهِ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْتِ وَإِن كُنَّا لَمُبْتَلِينَ ﴿ إِنَّ لَهُ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴿ عِ ﴾ إلى قومه بدعوة التوحيد، قبلك يا رسول الله فكذبوه كما كذبك قومك، فقال لهم: اعبدوا الله وحده، ليس لكم من إله يستحق العبادة غيره جلّ وعلا، فأخلصوا له العبادة، أفلا تخشون عذابه؟ فكذبه أشراف قومه، وقالوا: ما هذا الذي يزعم أنه رسول إلّا رجل من البشر يريد أن يطلب الرياسة والشرف عليكم بدعواه النبوة، ولو أراد الله أن يبعث رسولاً لبعث ملكاً من الملائكة . ما سمعنا هذا فيمن سبقنا من آباء واجداد ، وما نوح إلَّا رجل به مسّ من الجنون ، فانتظروا واصبروا عليه مدة حتى يموت ولا تتركوا دينكم لأجله. وبعد قرون طويلة بلغت ألف سنة إلّا خمسين عاماً ، يئس نوح (ع) من إيمانهم فشكاهم إلى الله تعالى. فقال نوح: ربّ انصرني على قومي بسبب تكذيبهم إياي. فأوحينا إلى نوح أن اصنع السفينة بمرأى منا وحفظنا وبأمرنا وتعليمنا. فإذا جاء أمرنا بعذاب قومك بالغرق فار الماء من التنور، فأدخلْ في السفينة من كلّ الأحياء ، ذكراً وأنثى ، ليبقى النسل، وأدخل أهلك إلا من استحق العذاب لكفره كزوجتك وابنك، ولا تسألني نجاة قومك الظالمين، فإنهم مغرقون لا محالة. فإذا ركبت، أنت ومن معك من المؤمنين، على السفينة، أحمدوا الله على تخليصه إياكم من الغرق، ونجاتكم من القوم الكافرين. وقلُّ: ربُّ يسّر لى النزول المبارك الآمن، وأنت خير المنزلين لأوليائك والحافظين لعبادك. إنّ في نجاة المؤمنين وإهلاك الكافرين لدلالات واضحات على صدق رسل الله فيما جاؤوا به من الله، وإن الله تعالى يختبر الأمم بإرسال الرُّسل إليهم قبل وقوع العقوبة بهم ليُرى الكافر من المؤمن فيجزى كل منهما بعدله ورحمته.

﴿ ثُرُ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنَا ءَاخَيِنَ ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهِ غَيْرُهُۥ أَوْ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْمَا اللّهُ عَلَيْهُمْ أَنِ أَكُمُ مِنْ اللّهِ عَيْرُهُ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَثَرَفَنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا مَا هَنذَا إِلّا بَشَرٌ مِنَّا لَأَمُلُأ مِن قَوْمِهِ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَثَرَفَنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنيَا مَا هَنذَا إِلّا بَشَرٌ مِنَّا لَهُ مَعْمُ مِمَّا تَأْكُونَ مِنَهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴿ آ وَلَهِ مَا أَطُعْتُم بَشَرًا مَمْ مَا مَا مِعْد قوم نوح جيلاً آخر يخلفونهم هم قوم وعلى أَن الله وحده ليس (عاد) فأرسل الله تعالى فيهم رسولاً منهم هو هود (ع) ، فقال : اعبدوا الله وحده ليس لكم معبود غيره ، ألا تخافون عقابه إذا عبدتم غيره ؟

وقال الأشراف والوجهاء من قومه الذين كفروا بالله، وأنكروا الحياة الآخرة، وأطغاهم نعيم الدنيا من ترف العيش: ما هذا الذي يدعوكم إلى توحيد الله تعالى إلّا بشرّ مثلكم يأكل من جنس طعامكم، ويشرب من جنس شرابكم. ولئن أطعتموه وصدقتموه، وهو مثلكم، فإنكم لخاسرون حقاً.

﴿ أَيَعِدُكُمُ أَنَكُمُ إِذَا مِتُمْ وَكُنتُمْ رُابًا وَعِظْمًا أَنَكُمُ مُخْرَجُونَ ﴿ هَمْ اللّهِ مَعْ اللّهِ وَكُلّا مَنْ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اله

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُرُونَ بِعَايَنِنَا وَسُلْطَنِ مُّبِينٍ اللَّ فِرْعَوْتَ وَمَلَايْهِ وَفَا فَاللَّهُ وَمُونَ وَعَانُواْ فَوْمًا عَالِينَ اللَّ فَقَالُواْ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ اللَّ فَكَذَّبُوهُمَا فَأَسْتَكُمْرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ اللَّ فَقَالُواْ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ اللَّ فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُواْ مِنَ اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا يَكُنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْدُونَ اللَّ وَيَعَلَّنَا أَبَنَ مَنْ مَمَ الْكِنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْدُونَ اللَّ وَيَعَلَّنَا أَبَنَ مَنْ مَن مَا لَكُنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْذَدُونَ اللَّ وَيَعَلَى الْبَنَ مَن مَن مَا لَكُنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْذَدُونَ اللَّ وَيَعَلَىٰ أَبَنَ مَرْيَمَ وَلَقَدْ ءَالْتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ لَعَلَّهُمْ يَهْذَدُونَ اللَّ وَيَعَلَىٰ أَبْنَ مَن مَن مَا لَكُنْبَ لَعَلَهُمْ مَهُمَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَمُعَلِيا أَبْنَ مَنْ مُوسَى الْكِنْبَ لَعَلَهُمْ مَهُمَا لَا إِنْ وَبَعَلِيا أَبْنَ مَنْ مَا لَكُونَا فَعُمْ مَنْ اللَّالُولُونَ اللَّهُ وَمُعَلِنَا أَنْ مَن مَن مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَوْلُونَ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُنْ مُن اللَّهُ مُنْ وَلَالِ وَمُعِينِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَوْلُولُوا مُولَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُمُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُولُولُ اللَّهُ مُنْ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللْمُنْ ا

يقول تعالى في هذه الآيات ثم أرسلنا موسى وأخاه هارون (ع) بآياتنا البينات التسع (العصا، اليد، الجراد، القمَّل، الضفادع، الدم، الطوفان، السنون، ونقص من الثمرات) حجة بيّنة تنقاد لها قلوب المؤمنين، وتقوم بها الحجة على المعاندين، أرسلناهما إلى فرعون وأشراف قومه المتكبّرين. فقالوا: أنصد قرجلين مثلنا، وقومهما من بني إسرائيل تحت إمرتنا مطيعين لنا؟ فكذّبوهما فيما جاءا به، فكانوا من المغرقين في البحر. وجعلنا عيسى بن مريم وأمّه (ع) معجزة عظيمة تدلّ على كمال قدرتنا، إذ خلقناه من غير أب، وجعلنا لهما مأوى في مكان مرتفع من الأرض، خصبة وفيها ماء جار ظاهر.

# أهم ما يُرشد إليهِ النص

- 1 يبشر الله تعالى المؤمنين الخاشعين في صلاتهم، والمعرضين عن الكذب والشتم والهزل، المؤدين زكاة أموالهم. الحافظين فروجهم عن الحرام، بأنهم الفائزون السعداء.
- ٢- إنّ الذين لا يخونون إذا ائتمنوا، ولا ينقضون عهدهم إذا عاهدوا، والذين يواظبون على الصلوات الخمس، أولئك جميعاً هم الجديرون بوراثة جنة النعيم لا يخرجون منها أبداً.
  - ٣- إن الله هو المحيى وهو المميت وهو الباعث المعيد.
- إن الله خالق السموات السبع، وهو منزل القطر والمطر، وخالق الأنعام وغير ذلك
   من فضله العميم سبحانه.
- و- إن ذكر قصص الأنبياء السابقين تعزية لرسول الله (ص) ليتأسى بهم في صبره،
   وليعلم أن الرُّسل قبله قد كُذبوا كما كذَّبه قومه.
  - ٦- تأكيد بقاء المشركين على عنادهم بإختلاف الأزمان -.
- ٧- إن رسل الله واتباعهم ممن آمن بهم محفوظون بأمر الله ورعايته، وأعداؤهم هالكون.
  - ٨- أن دعاء الأنبياء (ع) لا يُرد.
- ٩- إن دلائل قدرة الله على إعادة الأمم والخلائق بعد إماتتهم، واضحة بينة بالأدلة
   و البراهين.

#### المناقشة

- ١- ربطت الآيات الكريمة فلاح المؤمنين بسلسلة من المتطلبات التي يجب على
   المؤمن الإيفاء بها، ما هي؟
- ٢ كُررت لفظة الصلاة في الآية الثانية، والآية التاسعة، وذكرهما ليس تكراراً وإنما هو شيء مختلف. ما وجه هذا الاختلاف؟
- ٣- ذُكرت (الجنة) هنا بوصف آخر، ما هو؟ وما الأسماء الأخر للجنّة التي وردت في
   القرآن الكريم؟
  - ٤- اذكر سلسلة خلق الإنسان، ثم بين صفات كلّ طور من أطوار الخلق العظيم.
- و ﴿ فَأَنشَأْنَا لَكُمْ بِهِ عَنَاتٍ مِّن نَجْيلٍ وَأَعْنَلٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ،
   ابحث في القرآن الكريم عن أية إشارة لأسماء الفواكه في الجنة. ثبتها رقماً ومكاناً.
  - ٦- عاقب الله تعالى قوم نوح (ع) وقوم هود (ع)، فما كانت عقوبة كلّ منهما؟
    - $\vee$  ما الدلالة على كمال قدرة الله في خلق عيسى (ع)?
    - ٨- ما الاتهامات التي يطلقها الكفار على الرُّسل؟ استشهد على ذلك.
- ٩- ذكر القرآن الكريم أمثلة على كفار مكة من المكذبين من الأمم السابقة، وما نالهم
   من العذاب. اشرح هذه الأمثلة بإيجاز، وبيان العبرة المستقاة منها.
- · ١ الله سبحانه وتعالى يختبر عباده بابتلائهم. اذكر نماذج من هذه الابتلاءات.
- 11- ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِّ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَاءً فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللهِ وهي صيحة العذاب المدمر التي تعد نهاية معاملة أهل الكفر ، وإصرارهم على الضلال . هناك آيات أخرى تضمنت عقوبات شملت أمما كثيرة . دلّ عليها مع ذكر السورة والآية .
- ١٢- في القرآن الكريم معجزات عظيمة تدل على كمال قدرة الخالق. أذكر خمساً من هذه المعجزات مع شرح مختصر وافِّ، وإشارة إلى السورة والآيات.



#### للشرح والحفظ

# الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

### قال رسول الله (ص):

(مَنْ رَأَى مِنْكُم مُنْكراً فَلْيغيِّرهُ بيدهِ، فَإِنْ لَمْ يستطع فَبلِسانهِ، فإِنْ لَمْ يَستطعْ فبقلْبهِ، وَ وَذَلك أضعفُ الإِيمان.) صدق رسول الله (ص)

#### المعنى العام

COLANIE MALLON COLANI

١ - في كل مجتمع نوعان من الناس : عاقلٌ رشيد تصدر أعماله النافعة عن دين وعلم وتجربة ،
 ومقصر يقع في الزلل فيضر الآخرين إما جهلاً وإما استخفافاً وسوء أدب .

فلو تُرك المقصر بغير نُصح وإرشاد لأساء إلى نفسه وإلى المجتمع، وإذا وجِدَ الناصحُ الأمين علَّم الجاهلَ وأرشد المقصِّر فنحقق بذلك سلامتهُ وسلامة المجتمع. فكم من نفس تنبهتْ بعد غفلةٍ فأقلعت عن المعاصي، وكم من قلبٍ استنار بالنصيحة بعد ظلمة، وكم من غويً اهتدى بعد ضلالة.

٢- واذا أهمل العقلاءُ النصح والإرشادَ تَمادى الجهلاءُ والمفسدون في غيّهم وكثرت المفاسدُ والشرور، واستشرى البغي، والظلم، وأُهمِلت الفضائل واستبدَّ الحُكام، وعمَّت الفتن، ولا يقتصر الضرُّ على المفسدين بل يشملهم وغيرهم.

قال تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتُنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ الأنفال: ٢٥

٣- إنّ ما انطوى عليه حديث الرسول (ص) هو خطاب لجميع الأمة، فإن من رأى بعينه منكراً أو علم به فإن مقتضيات الإيمان القوي توجبُ عليه إزالة ذلك المنكر بيده إن توقف تغييره عليه إن تيسًر له ذلك لسلطةٍ يملكها أو حكمٍ يقوم به أو جاهٍ يساعده في ذلك.

فإن لم يستطع تغييره بيده بأن خشي لحاق ضرر وأذى به أنكر المنكر وسعى إلى تغييره بللله وأليم بلسانه بأن يقول لفاعله إنه منكر وإن عليه أن يُقلعَ عنه، ويأخذ بتوبيخه وتذكيره بالله وأليم عقابه مع لين وإغلاظ ويستدل بما يؤكّد كلامه من أدلة الشرع. فإن ضعفت روح الدين وفشت المنكرات وكُبتت الحريات في أي مجال فلينكر المنكر بقلبه بأن يكره ذلك ويكره فاعله، ويبين له عدم الرضا عن سلوكه وأعماله ويتوجه إلى الله بالاستغفار منه ويعزم أن لو قدر عليه بقول أو فعل لأزاله، لانه يجب كراهة المعصية، فالراضي بها شريك لفاعلها، وهذا الإنكار يسمى الإنكار القلبي وهو أضعف الإيمان وأقله ثمرة، فإن من شأن المسلم أن يكون قوي الإيمان يقول الحق أينما كان، ولا يخاف في الله لومة لائم، وفي الحديث الشريف: (المؤمن القوي خير وأحبّ إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كلّ خير). وإذا كان الإنكار دليلاً على ضعف الإيمان فإن عدم انكار القلب للمنكر دليل على موت الإيمان وذهابه منه.

وإذا ساد المنكر في المجتمع، ولم يجد من يردعه، أو يوقفه، حينها لن يتقبّل الله تعالى من الناس دعاء، وأوشك أن يعمّهم الله بالعذاب.

# أهم ما يرشد إليه الحديث

١- هذا الحديث من دعائم الإسلام لأنه يلقي مسؤولية إصلاح المجتمع على كلً فرد، ويحمله مسؤولية العمل على تنظيف مجتمعه من المفاسد والرذائل وإزالتها بالوسيلة الممكنة، ويحثُ على إيجاد المجتمع السعيد.

٢- دعوة الإسلام إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إنما هي دعوة إلى الإصلاح ونهي عن الإفساد كتنظيم حياة المجتمع، وليطمئن كلّ على نفسه وماله وعرضه وكرامته، وفي هذا تحقيق للأخوة، وتوثيق للرابطة القوية بين أبناء المجتمع وتوجيههم إلى غاية واحدة وهدف مشترك واحد، وتجنيبهم الفرقة واختلاف الأهواء والنزعات.

٣- وإذا كان لفريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هذه الآثار البعيدة المدى في حياة الأمة، فإن لاهمالها والاستهانة بها آثاراً عكسية من الاستخفاف بالدين والتنكر للعقائد أو الاستهتار بالأخلاق والتهوين من شأن الفضائل والخروج عن العرف الصالح والابتعاد عن العادات الحسنة. حينها سيعم العذاب الجميع.

#### المناقشة

١- (إصلاح المجتمع واجب على كلّ فرد) فكيف نقوم بهذه المسؤولية؟

٧- متى تعمّ الفتنةُ الأمم؟ وما السبيل لتجنبها؟

٣- (دعا الإسلام إلى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر) اشرح ذلك؟

٤- كيف يستطيع المسلم أن يُصلحَ المسيءَ؟

الدرس الثالث : من قصص القرآحُ

# النبي يحيى بن زكريا (ع)

﴿ وَرَكَرِيًّا إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ، رَبِّ لَا تَذَرِّفِي فَرْدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينَ ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ، وَوَهَبْنَا لَهُ، يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ، زَوْجَهُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَوَهَبْنَا لَهُ، يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ، زَوْجَهُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَوَهَبْنَا لَهُ، يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ، نَوْجَهُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَوَهَبْنَا لَهُ وَيَدَعُونَا لَا اللهِ اللهُ الل

لم يرزق نبي الله زكريا (ع) ذرية، فاشتدً حزنه فسأل الله تعالى أن يرزقه ولداً وألحً في الدعاء، وما ان أتم زكريا دعاءه الخفي لرّبه، وفيما هو في محرابه، فوجئ بالإجابة تأتي بسرعة كبيرة من رحمة الله ولطفه بعباده المخلصين: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُو قَآيَمٌ يُمُكِي بسرعة كبيرة من رحمة الله ولطفه بعباده المخلصين: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُو قَآيَمٌ يُمُكِي فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴾ نعم لقد ناداه جبريل (ع) وأبلغه البشرى المباركة فقال له: (ان الله يبشرك بيحيى) قال تعالى: ﴿ يَنْزَكَرُ يَلَا إِنَّا نُبُيْتُ رُكَ بِغُلَادٍ ٱسْمُهُ يَعَيى ﴾ ما أكرم هذه البشرى! وما أجلً البشير! وما أطيب الغلام، فالله سبحانه وتعالى لم يعطه الولد الذي أراده حسب، بل سمّاه له هو سبحانه، واختار له اسماً من عنده، لم يُسمَّ أحد قبله باسم يحيى، ولم يترك تسميته لوالديه، فهو أسم غير مسبوق فقال له: ﴿ لَمْ نَجْعَل لّهُ رُمِن قَبْلُ سَمِينًا ﴾ وقد ذكر اسمه في القرآن الكريم مرات عديدة منها:

- ١- ﴿ فَنَادَتْهُ ٱلْمَكَيْرِكَةُ وَهُو قَآيِمُ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَثِيرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَنَادَتُهُ ٱلْمَكْيِكِ وَهُو قَآيِمُ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَثِيرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَلِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِينًا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ "" ﴾ أل عمران: ٣٩
- ٣- ﴿ يَنَيَحْيَى خُذِ ٱلْكِتَابَ بِقُوَّ وَ اللَّانَاهُ ٱلْحُكُم صَبِيًا اللَّ وَحَنَانَا مِن لَدُنَا وَزَكُوهَ وَكَاكَ تَقِيّاً اللَّ وَكَالَ تَقِيّاً اللَّهُ وَحَنَانَا مِن لَدُنَا وَلَا وَيَوْمَ يُخْوَلُوهُ وَكُولُهُ وَكُولُهُ وَكُولُهُ وَيُومَ يُمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّا اللَّ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّا اللَّ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّا اللَّ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّا اللَّ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّا اللَّ

كان يحيى (ع) حسن الوجه جميل الصورة ومن صفاته أنه كان ﴿ مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللهِ ﴾ كان مصدقاً بنبيّ الله عيسى (ع) فهو أول من آمن برسالته وكان ﴿ حَصُوراً ﴾ لا يقرب النساء ولا يدخل في اللعب واللهو، فقد كفّ نفسه عن ذلك كلّه على رغم قدرته عليه، وذلك عِفّة منه وزهداً وانقطاعاً للله عزّ وجلّ وقد حبس نفسه عن الشهوات كلها.

وعندما كبر وبلغ السنّ الذي يُؤمر فيه، أمره الله سبحانه بأن يأخذ التوراة، بجد وقوة فقال له: ﴿ يَكِيَحْيَىٰ خُذِ ٱللَّهِ عَلَىٰ بِقُوَّةٍ ﴾ وكذلك أعطاه الله الحكمة والحكم ورجاحة العقل منذ الصغر قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيّاً ﴾.

فقد يجوز أن يُعطى الحكم ابن اربعين سنة ويجوز أن يعطي الصبي.

وابتدأت محنة يحيى (ع) حين سمع (هيرودس الأصغر) أحد ملوك الرومان بأمر نبي الله يحيى وعرف حبّ اليهود أياه وأدرك التفاف الناس حوله. فتوجه هيرودس بكل مكره وطيشه وبطشه إلى يحيى طالباً منه أن يفتي بزواجه من زوجة أخيه وأرسل لذلك الرُّسل، ليحصلوا له من يحيى (ع) على تلك الفتوى الباطلة، لكن يحيى (ع) أبى إباء شديداً، ورفض أن يوافق للملك ما ليس له بحق إلا أن الملك ازداد اصراراً، وهدد يحيى وأوعده حتى إذا يئس ولم ينل منه ما يريد أمر بالقائه في غياهب السجن، ولبث يحيى (ع) في السجن وظنَّ الملك أنّ يحيى سيغير موقفه إذا قاسى مرارة السجن وعذابه.

لكن يحيى ازداد اصراراً ولم يذعن لرغبة الملك بل بقى متمسكاً بالحق لا يحيد عنه ابداً ممتثلاً أمر الله تعالى إياه: ﴿ يَكِيَحِينَ خُذِ ٱلۡكِتَبَ بِقُوَّةٍ ﴾ ، وعاد الملك والتجأ إلى المكر والغدر مرة أخرى ، فأتفق الملك مع زوجة أخيه سالومي التي يريد الزواج بها على قتل أخيه فلا يحتاجا إلى فتوى ، وسرعان ما غدر الملك فأقدم على قتل أخيه واحضر الملك يحيى ولا يحتاجا إلى فتوى ، وسرعان ما غدر الملك فأقدم على قتل أخيه واحضر الملك يحيى (ع) من السجن وأخبره بأن اخاه مات وقال له (لم تعد هناك عقبة أمام زواجي ) .

ولكن هيهات! فيحيى (ع) اقوى إيماناً من أن تنال منه مكائد الشيطان، فلم يذعن لما يريدان وسعى الملك و تلك العاصية إلى كل وسيلة للحصول على مو افقة يحيى (ع) على الزواج الباطل. وفي ذات يوم وكان قصر الملك مزدحماً بالضيوف في العيد، وقد أسرف الجميع في الأكل والشرب دخلت سالومي على الملك وقالت له سأتزوجك من دون فتوى لكن مهري هو رأس يحيى (ع)، وسرعان ما استجاب الملك لها لشدة تعلقه بها. فقال لأحد حراسه: اذهب الى السجن، واقتل يحيى واحضر لنا رأسه! فانطلق الحارس شاهراً سيفه. ودخل زنزانة يحيى (ع) فهوى عليه بضربة سيف واحدة خاطفة.. وعاد الحارس يعدو وسيفه يقطر دماً زكياً، وكان يحمل رأس يحيى (ع) في طبق من نحاس.

ثم تقدم الحارس ووضع الطبق. أمام الملك الطاغي ومعشوقته الآثمة لتكون دماء الأنبياء والأولياء رخيصة في مواجهة الباطل والطغاة والبغاة، وسيكون الحساب عظيماً وعسيراً في الدار الآخرة، لقد ثبت يحيى (ع)على إيمانه ولم يتزحزح عنه.

لذلك نرى إن الله سبحانه وتعالى سلم على يحيى (ع) في مواطن ثلاثة ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وَلَا لَذِكَ نرى إن الله سبحانه وتعالى سلم على يحيى (ع) في مواطن ثلاثة ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وَلِدَ وَيَوْمَ يُمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ فَ الْ الإِمام على بن الحسين (ع): خرجنا مع الحسين (ع) فما نزل منزلاً ولا ارتحل منه إلّا وذكر يحيى بن زكريا (ع) وقال يوماً: من هوان الدنيا على الله عزّ وجل أن رأس يحيى بن زكريا أهدي إلى بغي من بغايا بني إسرائيل.

### أهم الدروس والعبر في هذه القصة

١- الثبات على الإيمان والثبات على المبدأ مهما كانت التحديات.

٢- أنّ الله سبحانه وتعالى كما يخصّ عباده المخلصين بالمواهب، وهم في مرحلة الشباب أو الكهولة، فإن حكمته سبحانه قد تفضي بإتباعهم المواهب والكرامات وهم في سن الطفولة والصبا وتكون لهم قابلية واستعداد على التذكير والتوجيه والإرشاد والقيادة.
 ٣- أن أنبياء الله هم الأسوة لنا في حياتنا، فالنبّي يحيى (ع) كان زاهداً، تقياً، مجتنباً للمعاصي صائناً لنفسه عن ملذات الحياة الدنيا، مستجيباً لطاعة الله، منتهجاً شريعته الغراء، وفي الوقت نفسه كان بآراً بوالديه محسناً لهما، وبهذا استحقّ هذه المنزلة عند ربّه والسيادة على قومه.

٤- يُـفاد من قصة يحيى (ع) ان أتقى الناس وأشرفهم وأكرمهم عند الله تعالى قد يُقتلون
 بيد الأشقياء والأشرار، فتُحرم الأمم من بركاتهم وعطاءاتهم وأنوارهم بطغيان هؤلاء
 الظالمين واستهانتهم بأرواح الأبرار.

فالنبيّ يحيى (ع) قُتل بيد هذا الحاكم الظالم، وأهدى رأسه إلى بغي من البغايا استجابة لنزوة شيطانية تافهه، وحقد أعمى.

وما أشبه الذي جرى على سبط النبي (ص) الإمام الحسين (ع) بما جرى ليحيى (ع)، إذ قُتل السبط (ع) بيد أحد الفجرة، وأهدي رأسه إلى لعين ناكر للوحي والنبوة على رؤوس الأشهاد . إذ تمثل بهذا البيت الطافح بالكفر.

لعبت هاشم بالملك فلا خبر جاء ولا وحي نزل

لكن الأخرة هي دار القرار، التي يجازى فيها العباد، فيقتص الله من الظلمة ومن قتلة الأنبياء والأولياء كما يتبعهم العار في هذه الدنيا جزاء أفعالهم وجرائمهم ويدخل الله أهل الحق والإيمان جناته.

#### المناقشة

١- ما الدعاء الخفيّ الذي ناجي به زكريا ربّه واستجاب له؟

٢- تكلُّم على صفات يحيى (ع) في الخَلق والأخلاق.

٣- كيف أعطي الحكم وهو صبيّ ؟ استشهد بآيات قرآنية.

٤- تكلّم عن محنة يحيى (ع) مع الملك الظالم.

استشهاد يحيى (ع) تذكرنا بقصة أحد الأئمة الأطهار، ناقش ذلك.



الشهيد

# ١ – الشهيد في اللغة

هو اسم مشتق من الفعل شَهِدَ بمعنى حضر والشهيدُ صفةٌ مشبهةٌ من اسم الفاعل على وزن (فعيل) وهو الحاضر الذي حضر مع المعاينة.

# الشهيد في الاصطلاح الشرعي

هو كلُّ مسلمٍ قُتل في سبيل الله تعالى. ومعنى ذلك أنّ هذا الرجل المسلم قُتل بغير حق حين كان ينشر دينه ويدافعُ عما أوجبَ الله تعالى الدفاع عنهُ من عقيدة أو مالٍ أو أرض أو عرض أو أهل أو كلِّ ما يدخل ضمن حقوق الفرد المسلم.

# نظرة الدين الإسلامي إلى الشهيد

شرّع الإسلام الجهاد إعلاءً لكلمة الله وتمكيناً للحقِّ وتثبيتاً لدينه قال تعالى:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي الْمُعَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي السَّمِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونَ ﴾ الحجرات: ١٥

وقال سبحانه:

﴿ وَجَاهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ الدج: ٧٨

وفي الجهاد ألوان من العبادات كالزهد في الدنيا، ومفارقة الوطن وهجرة الرغبات في سبيل الله وفيه التضحية بالنفس والمال وبيعهما لله وهو ثمرة من ثمراتِ الحبّ والإيمان وفيه اليقين والتوكل على الله تعالى.

وقد عظّمَ الإسلام أمر الجهاد وورد ذكره والدعوة إليه في عامة السور المدنية وذمّ التاركينَ له والمُعرضين عنه ووصفهم بالنفاق ومرض القلب.

ويترتب على الجهاد من أجل الدين والمال والنفس والأهل والأرض والعرض أنّ منْ يقتل في المعركة من هؤلاء المجاهدين يُعدّ شهيداً.

وقد جعل الإسلام للشهداء منزلةً عظيمةً فهم أحياءٌ يرزقهم الله من رزقه قال تعالى:

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُواتًّا بَلَ أَحْيَاءً عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ آل عمران: ١٦٩ ومن الأصناف الذين تُغفر سيئاتهم كل من قُتل في سبيل إعلاء كلمة الله قال تعالى:

﴿ فَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَكِيلِي وَقَنَتُلُواْ وَقُتِلُواْ لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهُمْ ﴾ أل عمران: ١٩٥

وللشهداء الأجر العظيم عند الله سبحانه وتعالى وجزاؤهم الجنة، قال تعالى:

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۗ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ ۗ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَأُورُهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ المحديد: ١٩

والآيات والأحاديث في بيان منزلة الشهيد عند الله تعالى كثيرة جداً فقد روي أن أم حارثة بنت سراقة، أتت النبي (ص) فقالت له:

يا رسول الله الا تحدثني عن حارثة - وكان قُتِل يوم بدر -فإِن كان في الجنة صبرت وإن كان غير ذلك اجتهدتُ عليه في البكاء.

فقال (ص) يا أمّ حارثة: (إنها جنانٌ في الجنة، وإنَّ ابنك أصابَ الفردوس الأعلى). وكذلك ما فعلهُ عُمير بن الحمام ممن اشترك في معركة بدر حين حرّضهم النبي (ص) على القتال كانت في يده تمرات يأكُلهنَّ فقال: بخ بخٍ فما بيني وبين أن أدخُلَ الجنة إلّا أن يقتلني هؤلاء، ثم قذف التمرات من يده، وأخذ سيفهُ فقاتل القوم حتى استشهد رحمه الله. هكذا كان المسلمون الأوائل يتشوقون إلى الشهادة لما أعطى الله عزَّ وجلَّ للشهيد من

عزّة ومنزلة رفيعة. وهكذا أعزَّ الإسلام الشهداء أيّما إعزاز وبوّاهم المكانة اللائقة بهم.

#### المناقشة

- ١ لماذا شرّع الإسلام الجهاد؟
- ٢- ما المنزلةُ التي أعطاها الله تعالى للشهيد؟
- ٣- (يجاهد المسلم في سبيل الله بأمواله ونفسه) ما أثر ذلك في الحفاظ على وجود
   المجتمع الإسلامي؟



#### قصص وعبر

#### ١-الكفاف

مرّ رسول الله (ص) براعي إبل، فبعث يستسقيه، فقال الراعي: أمّا ما في ضروعها فصبوح الحيّ، وأمّا ما في آنيتها فغبوقهم، فقال رسول الله (ص): اللهمّ أكثر ماله وولده، ثمّ مرّ براعي غنم فبعث إليه يستسقيه، فحلب له ما في ضروعها وأكفأها في إناء رسول الله (ص)، وبعث إليه بشاة وقال: هذا ما عندنا، وإن أحببت أن نزيدك زدناك، قال: فقال رسول الله (ص): اللهمّ ارزقه الكفاف.

فقال له بعض أصحابه: يارسول الله دعوت للذّي ردّك بدعاء -جميعنا- نحبّه ودعوت للذي أسعفك بحاجتك بدعاء كلّنا نكرهه، فقال رسول الله (ص): إنّ ما قلّ وكفى خير ممّا كثر وألهى ، اللهمّ ارزق محمّدا وآل محمّد الكفاف.

الكفاف: هو الغني عن سؤال الناس وحفظ ماء الوجه وسدّ الحاجة من الرزق.

#### المناقشة

- ١. مامعنى القصة ؟
- ٢. ابحث في مختار الصحاح أو أي معجم للغة العربية عن معنى مايأتي: صبوح الحي، غبوقهم .
  - ٣. مامعنى الكفاف؟
- علّل قول رسول الله (ص): (إنّ ما قلّ وكفى خير ممّا كثر وألهى، اللهمّ ارزق محمّدا وآل محمّد الكفاف).
  - أي الراعيين أفضل ؟ ولماذا ؟
    - ٦. أي دعاء كان أفضل ؟ ولماذا ؟

#### ٢ - حبّ الدنيا وعبادة الطاغوت

عن الامام جعفر الصادق (ع) قال:

مرّ عيسى بن مريم (ع) على قرية قد مات أهلها وطيرها ودوابّها فقال: أما إنّهم لم يموتوا إلاّ بسخطه، ولو ماتوا متفرّقين لتدافنوا ، فقال الحواريّون: ياروح الله وكلمته ادع الله أن يحييهم لنا فيخبرونا ما كانت أعمالهم فنجتنبها. فدعا عيسى (ع) ربّه، فنودي؛ أن نادهم، فقام عيسى (ع) بالليل على شرف من الأرض\* فقال عيسى (ع): يا أهل هذه القرية...، فأجابه منهم مجيب: لبّيك ياروح الله وكلمته.

فقال له عيسى (ع) : ويحكم ما كانت أعمالكم؟

فأجابه: حبُّ الدنيا وعبادة الطاغوت، مع خوف قليل، وأمل بعيد، في غفلة ولهو ولعب. فقال عيسى: كيف كان حبَّكم للدنيا ؟

قال: كحبّ الصبيّ لأُمّه، إذا أقبلت علينا فرحنا وسررنا ، وإذا أدبرت عنّا بكينا وحزنّا.

قال عيسى (ع): وكيف كانت عبادتكم للطاغوت ؟

قال: الطاعة لأهل المعاصي.

ثم قال عيسى (ع): كيف كانت عاقبة أمركم؟ قال: بتنا ليلة في عافية وأصبحنا في الهاوية. فقال عيسى (ع): وما الهاوية؟ قال: سجّين، قال: وما سجّين؟

قال: جبال من جمر توقد علينا إلى يوم القيامة.

قال عيسى (ع): فما قلتم، وما قيل لكم ؟

قال: قلنا: ردّنا إلى الدنيا فنزهد فيها، قيل لنا: كذبتم.

قال عيسى (ع): ويحك كيف لم يكلّمني غيرك من بينهم ؟

44

<sup>\*</sup>شرف من الأرض: مرتفع

قال: ياروح الله وكلمته إنّهم ملجمون بلجام من نار ، بأيدي ملائكة غلاظ شداد، وإنّي كنت فيهم ولم أكن منهم ، فلمّا نزل العذاب عمّني معهم ، فأنا معلّق بشعرة على شفير جهنّم ، لا أدري أكبكب فيها أم أنجو منها .

فالتفت عيسى (ع) إلى الحواريين فقال: يا أولياء الله أكل الخبز اليابس بالملح والجريش، والنوم على التراب، خير كثير مع عافية الدنيا والآخرة.

#### أبرز ما يستنبط من القصة:

أنَّ العذاب يعمَّ الجميع، إذا أعانوا الظالم على الظلم، واستباحوا الحرمات، وتعلقوا بالدنيا ونسوا الآخرة.

#### المناقشة

- ١. كيف أدرك النبي عيسى (ع) موت جميع أهل القرية بسخط الله ؟
- ٢. لأيّ شيء حلّ سخط الله وغضبه بالقرية التي مرّ فيها عيسى (ع)؟
  - ٣. كيف عَلم النبي عيسى (ع)، سبب هلاك القوم؟
  - ٤. لماذا لم يكلم عيسى (ع) سوى رجل واحد وماشأنه؟
  - ٥. استخلص عيسى (ع) عبرة، فما الذي قاله لأصحابه؟



#### ٣- حتى لا ينسكب الحليب

قدِمَ شاب إلى شيخ وسأله: أنا شاب صغير ورغباتي كثيرة.. ولا أستطيع منع نفسي من النظر إلى الفتيات في السوق، فماذا أفعل؟ فأعطاه الشيخ كوباً من الحليب ممتلئاً حتى حافته وأوصاه أن يوصله إلى وجهة معينة يمرّ من خلالها بالسوق دون أن ينسكب من الكوب أي شيء! واستدعى واحداً من طلابه ليرافقه في الطريق ويضربه أمام كلّ الناس إذا انسكب الحليب!! وبالفعل...

أوصل الشاب الحليب للوجهة المطلوبة دون أن ينسكب منه شيء .. ولما سأله الشيخ: كم مشهداً وكم فتاة رأيت في الطريق؟ فأجاب الشاب: شيخي لم أر أي شيء حولي .. كنت خائفاً فقط من الضرب والخزي أمام الناس إذا انسكب مني الحليب! فقال الشيخ: وكذلك هو الحال مع المؤمن .. المؤمن يخاف من الله ومن خزي يوم القيامة حين تعرض سيّئأته أمام الناس .. هؤلاء المؤمنون يحمون أنفسهم من المعاصي فهم دائمو التركيز في يَوم القيامة!!

### أبرز مايستنبط من القصة

- على المرء أن يراقب أفعاله ، ويحذر عقاب الله.
- ٢. أنّ من يضع نصب عينه خوف الله وخوف الافتضاح يوم القيامة أمام الخلق حين تعرض الأعمال أمام الملأ، يسلم وينجو ويبتعد عن كل محرم.
  - ٣. أن في غضِّ النظر عن المحرمات نجاة من عقاب الله.

#### المناقشة

- ١. ما غاية الشيخ من أمر الفتى بحمل كوب اللبن والسير في السوق؟ وأين وجه الشبه
   مع الموقف يوم القيامة؟
  - ٢. حين مرّ الشاب في السوق هل تطلّع الى المحرّمات ؟ ولماذا؟
    - ٣. ابحث في القرآن الكريم عن آية كريمة تأمر بغضِّ البصر.

#### الوحدة الثانية

# الدرس الأول: من القرآحُ الكريم

# من سورة المؤمنون من الآية ٥١-٧٧ (آيات الحفظ ٥١-٢٦)

# بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِيمِ

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۖ ۚ وَإِنَّ هَاذِهِ ۚ أُمَّتُكُمَّرُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ (٥٠) فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ذُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَكَثْبِمْ فَرِحُونَ (١٠٠٠) فَذَرَهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ ١٠٠٠ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِـ مِن مَّالِ وَبَنينَ ١٠٠٠ ثَمَارِعُ لَهُمْ فِي ٱلْخَيْرَتِ بَل لَا يَشْعُرُونَ اللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ هُم بِأَيَتِ رَبِّهِم يُؤْمِنُونَ اللهِ وَٱلَّذِينَ هُر بِرَيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿ أَوْلَتِكَ ا يُسْكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لِمَا سَنِيقُونَ ۞ وَلَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ وَلَدَيْنَاكِكَنْبُ يَنْطِقُ بِٱلْحَقُّ وَهُرُ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ أَنَّ بِلِّ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَاذَا وَلَهُمْ أَعْمَالُ مِّن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَلِمِلُونَ ﴿ أَنَّ إِذَا أَخَذْنَا مُثَرَفِيهِم بِٱلْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجْنَرُونَ ١٠٠ لَا تَجْنَرُواْ ٱلْيُومِ إِنَّا لَا نُصَرُونَ ١٠٠ قَدْ كَانَتْ ءَايْتِي نْتَكَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ عَلَى أَعْقَدِكُمْ نَنكِصُونَ ١٠٠ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ عَدَمَرًا تَهَجُرُونَ ١٧٠ أَفَكَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمَّر جَآءَهُم مَّا لَرٌ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ. مُنكِرُونَ ﴿ أَمَّ يَقُولُونَ بِهِـ جِنَّةُ ۚ بَلۡ جَآءَهُم بِٱلۡحَقِّ وَأَكۡتُرُهُم لِلۡحَقِّ كَرِهُونَ ۞ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهۡوَآءَهُمۡ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَـٰوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِيَ لِلْ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُّعْرِضُونَ اللهُ أَمْ تَسْتَأَهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ اللَّهِ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ (٣) وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَطِ لَنكِكِبُوك اللهِ ﴿ وَلَوْ رَحِمْنَهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرٍّ لَّلَجُواْ فِي كُلغَينيهِمْ يَعْمَهُونَ اللهِ وَلَقَدْ أَخَذَنَهُم بِٱلْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنَضَّرَّعُونَ اللهُ حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمَّ فِيهِ مُبْلِسُونَ اللَّهِ الله العلي العظيم معانى الكلمات

الكلمة: معناها

زبراً: أحزاباً وفرقاً مختلفة.

غمرتهم (الغمرة): الحَيْرة والضلالة.

يجأرون: يصرخون مستغيثين.

تنكصون: ترجعون، معرضين عن سماعها.

ناكبون: مبتعدون عن الحق زائغون عن الصواب.

يتضرّعون: يتذلّلون لله بالدعاء.

مبلسون: يائسون متحيّرون.

#### المعني العام

ذكر الله تعالى قصصص الأنبياء والمرسلين، وأتبع ذلك بذكر أخبار الكفرة المتمردين من أقوامهم واختلافهم وتفرقهم في الدين حتى أصبحوا فرقاً وأحزاباً، ليجتنب الإنسان طرق أهل الضلال. قال تعالى:

- ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ الْمَتَكُمَّرُ أُمَّةً وَلِحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَالَقُونِ (١٥٠ ﴾ وإنّ دينكم يا معشر الأنبياء دين واحد هو دين الإسلام، وأنا ربكم فخافوا عذابي وعقابي.
- ﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ على اللَّه على اللَّهُ اللَّالَّاللَّالْمُلَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللل
- ﴿ فَذَرُهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَى حِينٍ ﴿ فَ فَاتَر كَهِم اللَّهِ الرَّسُولَ في ضلالتهم وجهلهم بالحقُّ إلى أن ينزل العذاب بهم.

- ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالِ وَبَنِينَ ﴿ فَ شَارِعُ لَمُمْ فِي ٱلْخَيْرَتِ ۚ بَلَ لَا يَشَعُونَ ﴿ فَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا
- ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴿ وَ وَلَلَّهِنَ هُم بِأَيْتِ رَبِّهِم يُوْمِنُونَ ﴿ وَ وَلَلَّهِ مَ مُؤْمِنُونَ ﴿ وَ وَلَلَّهِ مَا عَاتُواْ وَقُلُوبُهُم وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهم كَرِجِعُونَ ﴿ وَ وَلَكِيكَ يُسْرَعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَما سَنِقُونَ وَ الذين هم من خشية ربهم مشفقون وجلون مما خوفهم الله تعالى به. والذين هم يصدقون بآيات الله في القرآن ويعملون بها والذين هم يخلصون العبادة لله وحده ،والايشركون به غيره. والذين يجتهدون في أعمال الخير والبر، وقلوبهم خائفة الا تُقبل أعمالهم، والا تنجيهم من عذاب ربهم إذا رجعوا إليه للحساب. أولئك المجتهدون في الطاعة، والمسارعون إلى كلّ عمل صالح، وهم إلى الخيرات سابقون.
- ﴿ وَلَا نُكُلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَابٌ يَنطِقُ بِٱلْحَقِّ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ الله ولا نكلف عبداً من عبادنا إلا بما يسعه العمل به ، وعندنا صحائف أعمال العباد التي سُطّر فيها ما عملوا من خير أو شرّ نجازيهم في الآخرة عليها ولا يُظلم أحد.
- ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ هَاذَا وَلَهُمْ أَعْمَالُ مِن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَهَا عَلِمُلُونَ الله لكفار الكفار في ضلال وغفلة عن هذا القرآن و ما فيه، ولهم أعمال سيئة كثيرة غير الكفر والإشراك، سيعملونها في المستقبل، لينالوا غضب الله وعقابه.
- ﴿ حَتَى إِذَا أَخَذُنَا مُثَرَفِيهِم بِٱلْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجُنَرُونَ ﴿ وَ اللَّهِ عَلَى إِذَا أَخَذَنا المترفين وأهل البطر منهم بعذابنا ،إذا هم يرفعون أصواتهم يتضرعون مستغيثين.
- ﴿ لَا تَجْعَرُوا ٱلْيُوم ۗ إِنَّكُم مِّنَّا لَا نُصَرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ فيقال لهم: لا تستغيثوا اليوم، إنكم التمنعون من عذابنا، فلاينفعكم صراخ والاستغاثة.

- قَدُكَانَتُ اَيْتِي نُتَلَى عَلَيْكُمُ فَكُنتُمْ عَلَى اَعْقَلِيكُو نَنكِصُونَ اللهِ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ عَسَمِرًا تَهَجُرُونَ الله لقد كنتم تسمعون آيات القرآن تقرأ عليكم، فكنتم تنفرون من سماعها والتصديق بها، كما يفعل الناكص على عقبيه برجوعه إلى الوراء. تفعلون ذلك مستكبرين على الناس بغير الحق بسبب بيت الله الحرام، تقولون: نحن أهل حرم الله، وخدَّام بيته، فلن يغلبنا أحد، ولا نخاف أحداً، وتتسامرون في أحاديثكم حول القرآن بالسييء من القول. في أَفَلَمْ يَدَّبَرُواْ الْقُولُ الْمُ جَاءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَاباءَهُم الله وكتاب لم يأت مثله في آبائهم صدقه، أم الذي منعهم من الإيمان أنه جاءهم رسول وكتاب لم يأت مثله في آبائهم الأولين؟
- ﴿ أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُوهُمُ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عِرِفَا أَبلَ جَآءَهُم بِالْحَقِ وَأَكَثَرُهُمُ لِلْحَقِ كَرِهُونَ ﴿ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَلُهُ مُنكِرُونَ ﴿ الله محمداً الذي نشأ بينهم عمراً طويلاً فهو المعروف بأخلاقه العالية ، الملقب فيهم بالصادق الأمين ، وبهذه الصفات يُحال أن يكون رسولهم كاذباً ، لكن بغيهم وحسدهم جعلهم ينكروه . بل ، إحتسبوه مجنوناً ؟ لقد كذبوا ، فإنما جاءهم بالقرآن و التوحيد والدين الحق ، وأكثرهم كارهون للحق ؛ لأنه يخالف شهواتهم وأطماعهم فلا يؤمنون به .
- ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ عَنْ بَلْ أَتَيْنَهُم بِذِكِرِهِمْ فَعْرِضُونَ لَا ﴾ ولو شرع الله لهم ما يوافق أهواءهم لفسدت السموات والأرض ومن فيهن ، بل أتيناهم بما فيه عزّهم وشرفهم ، وهو القرآن ، فهم عنه معرضون . ﴿ أَمْ تَسَعَلُهُمْ خَرَّمًا فَخَرَجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ الله عَنه بل ، أمنعهم من الإيمان أنك -أيها الرسول تسألهم أجراً على دعوتك لهم فبخلوا؟ لم تفعل ذلك فإن ما عند الله من العطاء والثواب خير ، وهو خير الرازقين .
- ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ إِن لَ اللَّهِ اللَّهِ الرَّسُول لتدعو قومك وغيرهم إلى دين قويم، وهو دين الإسلام.
- ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَطِ لَنَكِبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

- ﴿ وَلَوْ رَحِمْنَاهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرِّ لَّلَجُّواْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ وَ وَ وَحِمناهم و كشفنا عنهم ما بهم من قحط وجوع، لتمادوا في الكفر والعناد ويتخبطون حيارى.
- ﴿ وَلَقَدُ أَخَذَنَهُم بِٱلْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنْضَرَّعُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَقَدَ التليناهم بالمصائب والشدائد فما خضعوا لله، وما دعوا ربهم لكشف البلاء.
- ﴿ حَتَىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ ﴿ كُنَى إِذَا فَتحنا عليهم باباً من العذاب الشديد في الآخرة ، إذاهم آيسون من كلّ خير .

# أهم ما يُرشد إليهِ النص

- ١ أن ملَّة المؤمنين ملة واحدة وإنَّ دينهم هو دين الإسلام.
- ٢- في النصّ تسلية لرسول الله (ص) ووعيد للمشركين. إذ خاطبه الله بترك هؤلاء المشركين في غفلتهم وضلالهم حتى يحين موتهم فيجزيهم الله بأعمالهم.
- ٣- أنّ الكافرين واهمون عندما تفتح الدنيا لهم ذراعيها ، فإن ذلك استدراج لهم وجرّ لهم إلى زيادة الأثم.
- ٤- أن الله عنده صحائف أعمال العباد سطّر فيها ما عملوا من خير أو شر يُجازون عليه في الآخرة.
  - ٥- أن أكثر المشركين يكرهون الحق لما في قلوبهم من الزيغ والانحراف.
    - ٦- خطر إتباع الهوى والشهوات وما تفضى إليه من الهلاك والخسران.

#### المناقشة

- ١-ناقش هذا الحديث الشريف، وأشر إلى مواضع علاقته بالدرس: (إنّ الله يعطي الدنيا لمن يحبّ ولمن لا يحب ، ولا يعطى الدين الا لمن أحب).
- ٢- وصف الله تعالى قلوب الكافرين المجرمين بأنها في غطاء وغفلة وعماية عن القرآن
   (ولهم أعمال من دون ذلك)، فما هذه الاعمال السيئة ؟



# حقُّ الصديق والجار

# للشرح والحفظ

# قال رسول الله (ص):

(خَيرُ الأصحاب عِندَ الله تعالى خيرُهم لصاحبهِ، وخَيرُ الجيران عِندَ الله تعالى خَيرُهُم لجارهِ). صدق رسول الله (ص)

## معانى الكلمات

الكلمة: معناها

الصاحب: الصديق والخليل.

خيرهم: أحسنهم وأنفعهم.

#### شرح الحديث الشريف

1- يهتم الدين الإسلامي لوشائج الترابط بين الناس، ويريد تعميقها وتقويتها على أسس المودة والتعاطف .. فيسودُ الصفاءُ وتأتلف القلوب ويصبح المجتمع أسرة واحدة متكاتفة يشدُّ بعضها بعضاً.

وفي هذا الحديث الشريف يبيّن الرسولُ (ص) الأهمية للصديق الحقّ، والأهمية للجار. فالصديق الحقّ: أخ لصديقه، يرتبطان بروابط عديدة كالمحبة والألفة والتناصح والتعاون عند الشدة والتشاور في أمور الخير .. وكلما كان الصديق المسلمُ قريباً من صديقه في الخير ودوداً نافعاً لهُ يرشدهُ وينصحهُ ويدفع عنهُ ما يؤذيه .. كان أكثر ثواباً وأعظم منزلةً وأرفع كرامة عند الله.

والصداقة يجب أن تكون خالصة لله وليست صداقة غايات أو صداقة للمنافع الشخصية.. ومتى خلصت لله وسارت يُزكيها الإيمان، ويهذبها الإسلام كانت صداقة مثالية يقتدي بها الناس وتكون مضرب الأمثال، وتؤدي إلى نفع الآخرين، ونفع المجتمع عموماً. فالصديقان الحميمان المتحابان في الله، يظلّهما الله بظلّه يوم لا ظلّ إلّا ظلّه في يوم القيامة، وقد ذكرهما رسول الله (ص) ضمن السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم القيامة قال (ص): ( ورجلان تحابا في الله .. اجتمعا عليه. وافترقا عليه). لذا وجب اختيار الصديق الصالح والفرار من صديق السوء.

٧- وخير الجيران منزلة عند الله خيرهم لجاره.. قال تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَلَى اللهِ خيرهم لجاره.. قال تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَلَى اللّهَ مَن اللّهَ مَن اللّهَ مَن اللّهَ مَن اللّهَ مَن اللّهَ اللهِ عَلَى اللّهَ اللهِ عَلَى اللّهَ اللهِ عَلَى اللّهَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

فجدير بالجار أن يحسن إلى جاره فيرعى حقوقه. ويقفُ معه عند الحاجة يعودهُ عند المرض ويجامله ويواسيه عند الشدائد والملمات. ويهنئه في المسرات.

وقد تحدث بعض الهفوات بين الجار وجاره. فعليه أن يصبر عليها ويتغاضى عنها، ويعالجها بالحكمة، مراعياً حقّ الجار.

ويجب ألّا يتجسس الجار على جاره، وعلى عوراته، فيصون جاره في عرضه، وماله، ونفسه.. قال رسول الله الاعظم (ص):

(لا يدخل الجنة مَنْ لا يأمنُ جاره بوائقه).

وعلى الجار ألّا يُزعج جاره بأي تصرف من التصرفات المؤذية.. كرفع صوت المذياع مثلاً.. أو أي عمل يُزعج الجيران ويقلق راحتهم فهذه ليست من خلق المسلم. قال (ص): (من كان يؤمن بالله واليوم الاخر فلا يؤذِ جاره.).

# أهم ما يُرشد إليهِ الحديث

- ١- الصداقة بين الناس على وفق تعاليم الله ورسوله صفة حسنة ورائعة يريدها الله ويباركها.. وهي خصلة تخدم المجتمع وتقوّي كيانه.
- ٢ من واجبات المسلم احترام جاره والتقرب له ومساعدته ومؤزارته في كل أمر مشروع وعلى وفق تعاليم الله ورسوله.
- ٣- إنّ ما نراه بين بعض الجيران من تباعد وتجاف، حتى إنّ الجار لا يعرف اسم جاره (على رغم مرور زمن طويل على تجاورهما) إنما هو أمر مؤلم لا يوافق الإسلام. يعارض الحديث الشريف. وهو ما لا يريده الله بين المسلمين. وهذه الصورة مخالفة لهدي الإسلام ونبيّ الإسلام. بل هي فرقة وتفكّك بين المسلمين.. وأبناء الوطن الواحد.. فجدير بالجيران أن يتحابوا ويتقاربوا في الله وعلى وفق هدى الله ورسوله.
- ٤- يجب على المسلم الحق ألّا يُسيء لجاره ولا يزعجه بأية وسيلة كانت. بل يجبُ عليه أن يفيده ويعاضده ويؤازره في كلِّ أمور الحياة.. فيكسب بذلك رضا الله ومحبة جاره ومقابلته له بالمثل عند الشدائد.

#### المناقشة

- ١- ما صفات الصديق الحقّ والجار الطيب كما أرادها رسولنا محمد (ص)؟
- ٢- تحدث عن صفة الصداقة التي يجب أن تكون على وفق هدى الله تعالى والرسول
   (ص).
  - ٣- هنالك أمور تؤذي الجار على المسلم أن يتجنبها ، ما هي ؟



#### أصحاب السبت

ذكر الله في محكم كتابه الكريم أصحاب السبت على نحو موجز في سورة البقرة والنساء والنمل وذكر قصتهم بتفصيل أكثر في سورة الأعراف، قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئَنَ عَامِنُوا مِمَا نَزَلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِّن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهَا فَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَبَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ﴿ اللَّهُ النساء: ٤٧

﴿ وَسَّعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَعَلَّمِهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي عَلَيْ اللَّهُ مُ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ صَّكَلِكَ بَبُلُوهُم تَا أَيْهِمْ عَذَابًا شَدِيدًا لَيَ مَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا لَي مَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُو وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ الله فَلَمَا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ الْبَعِينَ ٱلَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ اللهُ وَعَلَيْهُمْ عَذَابِ بَعِيمِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللهُ فَلَمَا عَتَوْا عَن مَا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَمُمُ لَلْهُ وَلَعْلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيمِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللهُ فَلَمَا عَتَوْا عَن مَا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَمُمُ لَوْ وَلَعَلَهُمْ يَعْفُونَ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَوْا عِنْدَالِمُ بَعِيمِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ اللهُ فَلَكُوا عَنْهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وقصة أصحاب السبت تذكر بأن الله سبحانه وتعالى حَرمَ على اليهود العمل في يوم السبت، ونهاهم عن صيد الأسماك فيه، وقد شاء سبحانه أن يختبرهم ويبتليهم بسبب فسقهم وعصيانهم ليكشف الستار عن حقيقة نفوسهم المتصفة بالضعف والخداع، فكان السمك يأتي بكثرة ظاهراً على وجه الماء، قريباً من سطحه في يوم السبت على خلاف سائر الأيام.

وبظهور السمك الكثير، ظهرت حقيقتهم، وطبيعة أنفسهم، التي جُبلت على الاحتيال والغدر، ونكث العهد، والانسياق وراء الأهواء والأطماع، فكانوا يحجزون السمك في يوم السبت بطريقة ما، وينتشلونه يوم الأحد، محتجين على جواز عملهم بإنهم اصطادوه يوم الأحد، فكانوا يحصلون من ذلك الطريق على أموالٍ طائلة ثم إن القوم انقسموا على ثلاث فرق.

١- فرقة ظالمة معتدية، وهي التي لجأت إلى الاحتيال في صيد السمك فتجاوزت بذلك
 حكم الله تعالى، واقترفت المعصية.

٢ - فرقة مؤمنة، وهي التي تحملت مسؤولية قول الحقّ والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فوعظت العصاة، وحذَّرتهم من مغبة ارتكاب ذلك العمل.

٣- فرقة ساكتة، وهي التي امتنعت عن الصيد، ولكنها تركت العصاة وشأنهم فلم تنصحهم أو تزجرهم، بل اكتفت بموقف المتفرج، طلباً للراحة أو خوفاً على مصالحها، والله سبحانه وتعالى يحكي حال الطائفتين الأُخريين ويقول: ﴿ وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةٌ مِّنْهُمْ ﴾ أي جماعة من بني إسرائيل ﴿ لِمَ تَعِظُونَ قَوَمًا اللّهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ في الآخرة. وهذا التساؤل يعبّر عن اليأس من اتعاظ هؤلاء المحتالين، وعدم اكتراثهم للتحذير.

فأجاب الواعظون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر بجوابين:

١- أن في قيامنا بهذا العمل ﴿ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ ﴾ إذ فرض علينا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حتى لا نُلام وننسب إلى التقصير في النهي عن المنكر.

٢- لعلهم بالوعظ والانذار يتقون الله تعالى، ويرجعون إلى طاعته ويمتثلون أمره.

ولكن القرآن يشهد بعدم تأثير الواعظين في نفوسهم ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ ﴾ وتركوا ما ذكرهم الواعظون به ولم ينتهوا عن ارتكاب المعصية ﴿ أَنْجَيَّنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلسُّوَءِ ﴾

خلصنا الذين كانوا يعظون القوم ﴿ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيسٍ ﴾ أي شديد، وما هذا إلّا بسبب فسقهم وعصيانهم ﴿ فَلَمَّا عَتَوْاْ عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ ﴾ وارتكبوا ما نهوا عنه وتمرّدوا في الفساد، عاقبهم الله تعالى بمسخهم على هيئة القردة ﴿ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ ﴾ مبعدين مطرودين، وفي الآية دلالة على أن الناجين كانوا هم الناهين عن السوء، وقد هلك الباقون من المصطادين وغيرهم التاركين للوعظ، وما ذلك إلّا لأنها خصّت النجاة بالناهين ولم يذكر عن غيرهم شيئاً. وفي الآية دلالة على أنّ الناجين كانوا هم الناهين عن السوء فقط.

وقد أخذ الله الباقين، وهم الذين يصِيدون في السبت والذين قالوا ﴿ لِمَ تَعِظُونَ قَوَمَّا ٱللَّهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾. وإنّ الأخذ الإلهي الشديد يرصد الظالمين مثلما يرصد مشاركيهم في ظلمهم.

#### الدروس والعبر

- ١- إذا أنعم الله على أمة ثم أعرضت عن شكره تعرضت للبلاء والعذاب.
  - ٢- عدم مخالفة أمر الله سبحانه وتعالى في القول والعمل.
- ٣- وجوب طاعة أوامر الله وعدم التسويف والمراوغة في امتثال أوامره.
- ٤- وجوب الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر فقد نجّا الله سبحانه وتعالى الناهين عن المنكر وأهلك أصحاب الأعمال المنكرة.

#### المناقشة

- ١ من هم أصحاب السبت؟ ولماذا سمّوا بهذه التسمية؟
  - ٧- إلى كم فرقة اختلفوا على صيد السمك؟
  - ٣- ما العقوبة الإلهية على المخالفين لأمره؟



# حقوق الأولاد والأبوين

#### ١ - ثبوت النسب:

إذا تزوج رجلٌ وإمرأة وولدت مولوداً بعد ستة أشهر فأكثر، ثبت النسب وُلحِقَ بأبيه وثبتت له سائر الحقوق.

### ٢ - الرضاعة (الانفاق):

الرضاعةُ حقٌ للطفلِ لأن لبن الأمّ أنفعُ غذاء له منذ ولادته حتى فطامه لذلك كانت واجبة على الأم، كما يجب على الأب الإنفاق، قال تعالى:

﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ وَعَلَى ٱلْمُؤلُودِ لَهُ، رِزْهُهُنَّ وَكِسُو ثَهُنَ بِالْمُعْرُوفِ لَهُ يَوْلَدِهِ وَلَدِهِ وَكَلَا مُؤلُودُ لَهُ، بِوَلَدِهِ وَعَلَى وَكِسُو ثَهُنَ بِالْمُعْرُوفِ لَهُ اللّهُ وَكُلَدُهُ وَلِدَهُ اللّهِ وَلَدِهُ اللّهَ وَلَا مَوْلُودُ لَهُ، بِولَدِهِ وَعَلَى الْمُؤلُودِ اللّهُ وَلَا مَوْلُودُ لَهُ، بِولَدِهِ وَعَلَى الْمُؤلُودِ مَثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ آرَدَتُم أَن لَسَتَرْضِعُوا الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِن أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِما وَإِنْ آرَدَتُم أَن لَا مَن اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَالَمُونَ بَصِيرٌ السَّ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَالَمُونَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَالَمُونَ اللّهُ عَلَيْكُو إِذَا سَلَمْتُم مَّا ءَانَيْتُم وَالْمُعُونُ اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَالَمُونَ اللّهُ عَلَيْكُو إِذَا سَلَمْتُم مَا ءَانَيْتُم وَالْمُعُونُ وَاللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ عَلَيْكُو إِذَا سَلَمْتُم مَّا ءَانَيْتُم وَالْمُعُونُ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُ وَاللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ بَصِيرٌ اللّهُ اللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَلَا عُمْ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ عَلَا عُلَالِكُ مِنْ اللّهُ عَلَا مُؤْلِدُ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَا عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

#### ٣- الحضانة:

يحتاج الطفل منذ ولادته إلى من يقوم بتربيته وتنشئته وخدمته حتى يستغني عن ذلك. والقيام بهذه الأمور هو المقصود بالحضانة ولذلك عرّفها الفقهاء بأنها تربية الولد ممن له حقّ الحضانة. و أولى الناس بحضانة الطفل أمّه لأنها أكثر الناس شفقة عليه وقدرة على تربيته فيثبت لها حقُّ الحضانة كما هو مثبت في كتب الفقه، وتنتهي مدة الحضانة ببلوغ الطفل عمره المقرر شرعاً وعند ذلك يُضمُ إلى من له الولاية على النفس وهو الأب.

#### ٤ - حفظ أمو الهم:

ومن حقوق الصغار ومَنْ في حُكمهم من الأولاد القاصرين حفظ أموالهم وإدارتها وتثميرها من قبل الأب أو من يقوم مقامه. وإذا وصلَ الصغار سنَّ البلوغ مع العقل والرشدُ تدفع إليهم أموالهم ليتصرفوا بها هم أنفسهم.

#### قال تعالى :

﴿ وَٱبْنَالُوا ٱلْيَنَكَىٰ حَتَى إِذَا بَلَغُوا ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنَهُمُ رُشْدًا فَٱدْفَعُوٓ الْإِلَيْمِمْ أَمُوَلَكُمُّ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِلَيْهِمْ أَمُوَلُكُمُّ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَكُوْنَ فَإِذَا دَفَعَتُمُ إِلَّهُ مِنْ كَانَ غَنِينًا فَلْيَسْتَعْفِفُ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعُمُوفِ فَإِذَا دَفَعَتُمُ السَّاءَ ٢ إِلَيْهِمْ أَمُولُكُمْ فَأَشَّهِدُوا عَلَيْهِمُ وَكُفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا اللهِ عَلَيْهِمْ أَمُولُكُمْ فَأَشَّهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكُفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا اللهُ ﴾ النساء: ٦

## حقوق الأبوين على الأولاد:

الأبوان هما سبب وجود الأولاد وشريكان في تربيتهم ورعايتهم، قد بذلا في سبيلهم الجهد الكبير والمال الكثير وما تبذله الأم أكثر مما يبذله الأب لقد عَظُمَ حقهما وأوصى الله بهما في القرآن الكريم وسنة الرسول (ص) حتى قَرَنَ الله الأمر ببرهما وأداء حقوقهما، بالأمر بعبادته وحده قال تعالى:

والحقُّ أنّ هذه الآية الكريمة جمعت حقوق الأبوين على الأولاد وما يجب على الأولاد من حسن الصحبة والمحبة والبرِّ بهما، ويدخل في ذلك وجوب خدمتهما والإنفاق عليهما اذا كانا محتاجين، وكان الأولاد قادرين على الإنفاق، والامتناع عن إيذائهما حتى بالكلمة البسيطة.

وفي الحديث الشريف: (جاء رجل الى رسول الله (ص) فقال: يارسول الله من أحقُّ الناس بحسن صحبتي؟ قال: أمُّك، قال: ثم مَنْ؟ قال: أمك، قال: ثم مَنْ؟ قال: أبوك....).

وفي هذا الحديث دلالة على أن حقّ الأم أكبر من حقّ الأب ومقدم عليه، فمن حقهما على الولد أن يُحسنَ صحبتهما غاية الإحسان، وفي القرآن الكريم، قال تعالى:

والصحبة الحسنة بجميع معانيها تبقى واجبة على الولد حتى لو كان مسلماً وأبواه غير مسلمين.

#### المناقشة

- ١ ما أهم حقوق المولود بالنسب؟
- ٧- الأبوان سبب وجودنا. أكتب عن حقّهما في القرآن الكريم والسنّة النبوية الشريف؟
  - ٣- كيف تكون صحبتنا للوالدين؟
  - ٤- أيهما أعظم حقاً حقُّ الأم أو الأب؟
  - ٥- كيف يكون برّ الوالدين بعد موتهما؟





#### آفات اللسان

يريد لنا الإسلام أن نحيا حياة حرة كريمة نتنعم فيها بكرامة محفوظة، بعيداً عن الشحناء والبغضاء والإهانة ، لذلك جاءت تعاليم الإسلام لتنظم الحياة بأدق تفاصليها ومن تلك التعاليم تلك التي جاءت لتحذرنا من آفات اللسان ، الذي هو أساس الفتنة والسبيل إلى النار ، فإن آفات اللسان هي أسرع الآفات للإنسان ، وأعظمها في الهلاك والخسران .

وقال عزّ وجلّ : ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ۗ ۞ ۞ ق: ١٨ وقال الله تعالى :

﴿ لَا يُحِبُ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَا مَن ظُلِمَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ النساء: ١٤٨ وقال سبحانه: ﴿ وَيْلُ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لَّمُزَةٍ لَكَ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللّ

وقال سبحانه: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ ﴾ الإسراء: ٣٦

وقد بيّن النبي (ص) خطر اللسان وآفاته وكونه سبب دخول الناس النار فقال (ص): «إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تُكفَّر اللسان فتقول: اتق الله فينا فإنما نحن بك. فإن استقمت استقمنا، وإن اعوججت اعوججنا»؛ وقال أيضاً: وَهَل يَكُبُّ النَّاسَ عَلَى مَنَاخِرهِمْ، فِي النَّار إلاَّ حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ.

ثم بين (ص) خلق الإسلام والمسلمين فقال (ص) : لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّهَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّعَانِ وَلاَ اللَّهَانِ وَلاَ اللَّهَانِ وَلاَ اللَّ

وآفات اللسان كثيرة منها: الكذب والغيبة والنميمة وشهادة الزور والفحش واللغو وقذف المحصنات والسبّ والنفاق.

#### ١ - فحش القول

إِن الْبَاعِثُ عَلَى الْفُحْشِ إِمَّا قَصْدُ الإِيذَاءِ، وَإِمَّا الاِعْتِيَادُ الْحَاصِلِ مِنْ مُخَالَطَةِ الْفُسَّاقِ وَأَهْلِ الْخُبْث وَاللَّؤُم، وَمَنْ كان السَّبُّ عَادَتُهُمُ.

# ٢ - اللَّغْوُ

اللَّغْوُ هُوَ الْبَاطِلِ الَّذِي لاَ يَتَّصِل بِفِعْلِ صَحِيحٍ ، وَلاَ يَكُونُ لِقَائِلِهِ فِيهِ فَائِدَةٌ وَرُبَّمَا كَانَ وَبَالاً عَلَيْهِ ، كَأَنْ يَتَكَلَّمَ الرَّجُل بِمَا لاَ يَعْنِيهِ مِنْ أُمُورِ النَّاسِ فَيُفْشِيَ أَسْرَارَهُمْ ، وَيَهْتِكَ أَسْتَارَهُمْ . وَلَيْهِ مِنْ أَمُورِ النَّاسِ فَيُفْشِيَ أَسْرَارَهُمْ ، وَيَهْتِكَ أَسْتَارَهُمْ . وَالصِّلَةُ بَيْنَ فُحْشِ الْقَوْل وَاللَّعْو أَنَّ كُلًا مِنْهُمَا مِنْ آفات اللِّسَان .

### ۳- السُّتُّ

السَّبُّ: هو الشَّتْمُ قَيل: هُوَ كُل كَلاَمٍ قَبِيحٍ ، وَفُحْشُ الْقَوْل أَعَمُّ مِنَ السَّبِّ.

# ٤ - الرَّفَثُ

مِنْ مَعَانِي الرَّفَثِ فِي اللَّغَةِ : اللَّغْوُ مِنَ الْكَلاَمِ ، يُقَال : رَفَثَ فِي كَلاَمِهِ يَرْفُثُ إِذَا تَكَلَّمَ بِالْقَبِيحِ ، ثُمَّ جُعِل كِنَايَةً عَنِ الْجِمَاعِ .

#### ٥- الغسة

الغيبة: (الغيبة أن تذكر الإنسان في غيبته بسوء وإن كان فيه).

وقيل: (الغيبة ذكر المرء بما يكرهه سواء كان ذلك في بدن الشخص، أو دينه، أو دنياه، أو نفسه، أو خَلقه، أو خُلقه، أو ماله، أو ولده، أو زوجه، أو خادمه، أو ثوبه، أو حركته، أو طلاقته، أو غير ذلك مما يتعلق به، سواء ذكرته باللفظ أو بالإشارة والرمز). والغيبة آفة خطيرة من آفات اللسان، ولقد عرفها النبي (ص) «أتدرون ما الغيبة» ؟ قالوا الله ورسوله أعلم. قال: «ذكرك أخاك بما يكره» قيل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول: قال: «إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته وإن لم يكن فيه فقد بهته».

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله (ص): «لّمّا عُرِج بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس، يخمشون وجوههم، وصدورهم، فقلت: من هؤلاء يا جبريل، قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم».

و قال رسول الله (ص): «لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبع بعض، وكونوا عباد الله إخواناً. المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يخذله، ولا يحقره، التقوى هاهنا» ويشير إلى صدره ثلاث مرات «بحسب امرئٍ من الشر أن يحقر أخاه المسلم. كل المسلم على المسلم حرام: دمه، وماله، وعرضه».

والغيبة لا تختص باللسان فحيثُ ما أفهمتَ غيرك ما يكرهه المغتاب ولو بالتعريض، أو الفعل، أو الإشارة، أو الغمز، أو اللّمز، أو الكتابة، وكذا سائر ما يتوصل به إلى المقصود كأن يمشي مشيه فهو غيبة بل هو أعظم من الغيبة لأنه أعظم وأبلغ في التصوير والتفهيم.

ولا شك في أن غيبة المسلم الميت أفحش من غيبة الحي وأشدّ؛ لأن عفو الحيّ واستحلاله ممكن بخلاف الميت، فعن عائشة عن النبي (ص): «إذا مات صاحبكم فدعوه ولا تقعوا فيه».

و قال رسول الله (ص): «يا معشر من آمن بلسانه ولم يدخل الإيمانُ قلبَهُ لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم؛ فإنه من اتبع عوراتهم يتبع الله عورته، ومن يتبع الله عورته، يفضحه في بيته».

الحديث فيه تنبيه على أن غيبة المسلم من شعار المنافق لا المؤمن ، وفيه الوعيد بكشف الله عيوب الذين يتبعون عورات المسلمين ومجازاتهم بسوء صنيعهم .

#### الأسباب الباعثة على الغيبة

عندما ينظر الإنسان المسلم العاقل ويفكر في الأسباب التي تدفع المغتاب إلى الغيبة وتدفع النمام إلى النميمة فسوف يجد لذلك أسباباً منها ما يأتى:

- ١- هو محاولة الانتصار للنفس والسعي في أن يشفي المغتاب الغيظ الذي في صدره على
   غيره فعند ذلك يغتابه أو يبهته، أو ينقل عنه النميمة.
- ٢- الحقد على الآخرين والبغض لهم فيذكر مساوئ من يبغض؛ ليشفي حقده ويبرِّد صدره
   بغيبة من يبغضه ويحقد عليه. وهذا ليس من صفات المؤمنين كاملى الإيمان.
- ٣- إرادة رفعة النفس وخفض غيرها كأن يقول: فلان جاهل، أو فهمه ضعيف، أو سقيم، أو عبارته ركيكة تدرجاً إلى لفت أنظار الناس إلى فضل نفسه وإظهار شرفه بسلامته عن تلك النقائص التي ذكرها في مَنْ اغتابه. وهذا من الإعجاب بالنفس، وهو من المهلكات التى بيّنها رسول الله (ص).
- ٤- موافقة الجلساء والأصحاب، والأصدقاء ومجاملتهم فيما هم عليه من الباطل؛ لكي يُكسَب رضاهم ولو كان ذلك بغضب الله (عز وجل) وهذا من ضعف الإيمان وعدم مراقبة الله عز وجل.
- و- إظهار التعجب من أصحاب المعاصي: كأن يقول الإنسان: ما رأيت أعجب من فلان
   كيف يخطئ وهو رجل عاقل أو كبير أو عالم أو غير ذلك وكان الواجب عدم التعيين.
  - ٦- السخرية والاستهزاء بالآخرين والاحتقار لهم.
- الظهور بمظهر الغضب لله على من يرتكب المنكر فيظهر غضبه ويذكر اسمه مثل أن يقول:
   فلان لا يستحيي من الله يفعل كذا وكذا ويقع في عرضه بالغيبة.
- ٨- الحسد فيحسد المغتاب من يُثني عليه الناس ويحبونه فيحاول المغتاب الحسود قليل الدين والعقل أن يزيل هذه النعمة فلا يجد طريقاً إلى ذلك إلّا بغيبته والوقوع في عرضه حتى يزيل نعمته أو يقلل من شأنه عند من يثنون عليه. وهذا من أقبح الناس عقلاً وأخبثهم نفساً.

- قيل لرسول الله (صلى لالله عليه ولأله وصعبه وسلم) أي الناس أفضل؟ قال: «كل مخموم القلب صدوق اللسان» قالوا: صدوق اللسان نعرفه فما مخموم القلب؟ قال: «هو التقيُّ النّقيُّ ، لا إثم فيه ولا بغيّ ولا غلّ ولا حسد».
- ٩- إظهار الرحمة والتّصنُّع بمواساة الآخرين، كأن يقول لغيره من الناس: مسكين فلان قد غمّني
   أمره وما هو فيه من المعاصى...
- ١- التصنّع، واللعب، والهزل، والضحك فيجلس المغتاب خبيث النفس فيذكر عيوب غيره مما يضحك به الناس فيضحك الناس، فعند ذلك يرتاح ويزيد من الكذب والغيبة على سبيل الهزل والنكت والإعجاب بالنفس.
- 1 1 أن ينسب إليه فعلاً قبيحاً فيتبرأ منه ويقول: فلان الذي فعله ومحاولة إلقاء اللوم والتقصير على غيره؛ ليظهر بمظهر البريء من العيوب.
- ١٠ الشعور بأن غيره يريد الشهادة عليه أو تنقيصه عند كبير من الكبراء، أو صديق من الأصدقاء،
   أو سلطان فيسبقه إلى هذا الكبير ويغتابه؛ ليسقط من عينه، وتسقط عدالته، أو مروءته.

#### علاج الغيبة

وذلك باتباع النصائح الآتية:

- ١ تذكر مساوئ الغيبة، وأخطارها الجسيمة، في دنيا الإِنسان و أخراه.
- ۲- الاهتمام بتزكية النفس، وتجميلها بالخلق الكريم، وصونها عن عيوب الناس ومساوئهم، بدلاً من اغتيابهم واستنقاصهم.
- ٣- استبدال الغيبة بالأحاديث النافعة والممتعة، والنوادر الشيّقة، والقصص الهادفة
   الطويفة.
  - ٤- ترويض النفس على صون اللسان، وكفّه عن بوادر الغيبة.
  - أن يعلم الإنسان أنه إذا وقع في الغيبة فهو متعرّض لسخط الله تعالى ومقته.

وأن يعلم أن حسناته يؤخذ منها يوم القيامة لمن اغتابه بدلاً عما استباح من عرضه، فإن لم تكن له حسنات نقل إليه من سيئات خصمه فربما ترجح كفة سيئاته فيدخل النار وقد يحصل ذلك للإنسان بإذهاب حسنة واحدة من حسناته أو بوضع سيئة واحدة من سيئات خصمه، وعلى تقدير أن لا يحصل هذا الرجحان فكفى بنقص الحسنات عقاباً مع المخاصمة والمطالبة، والسؤال، والجواب، والحساب.

فإذا آمن الإنسان المسلم بالأحاديث النبوية الناهية عن الغيبة وتدبّرها حق التدبر لم ينطق لسانه بغيبة، وتدبر نفسه، وعيوبها، وتقصيرها، وأن يتدبر في إصلاح نفسه عن عيوب الناس والكلام فيهم، وعلى من به عيب أن يستحيي من الله تعالى الذي لا تخفى عليه خافية حين يرى نفسه على العيوب ويذكر عيوب غيره بل ينبغي له أن يلتمس لأخيه عذراً ومخرجاً ويعلم أن عجزه عن تطهير نفسه من ذلك العيب كعجزه هو عن تطهير نفسه من عيوبها فإن كان الذم له بأمر خُلْقي كان ذماً للخالق؛ فإن ذم الصنعة يستلزم ذم صانعها فليتق الله عز وجل ويصلح نفسه عن عيوبها وكفى بذلك شُغلاً!

٣- عليه أن ينظر في السبب الذي يدفعه إلى الغيبة فإن علاج العلة إنما يتم بقطع سببها . فإذا كان سبب الغيبة الغضب فعليه أن يقول: إن أمضيت غضبي عليه فأنا أخشى الله أن يمضي غضبه علي بسبب الغيبة فإن الله قد نهاني عنها فعصيته واستخففت بنهيه.

### طريق التوبة من الغيبة

وطريق التوبة بالنسبة لمن اغتاب المسلمين هو أن يتحلله ويطلب منه العفو إذا أمِنَ الفتنة أما إذا كان هذا يسبب الشحناء أو يسبب منكراً آخر أو فتنة فإن المغتاب يذكره بالخير الذي فيه في المجالس التي ذكره فيها بسوء ويردَّ عنه الغيبة بجهده وطاقته فتكون تلك بتلك إن شاء الله مع مراعاة شروط التوبة .

#### النميمة:

هي نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على جهة الإفساد والوقيعة بينهم. وهي محرّمة بإجماع المسلمين.

والنمّ إظهار الحديث بالوشاية. وأصل النميمة الهمس والحركة.

# الترهيب من الوقوع في النميمة

النميمة من أبشع الجرائم الخُلقية ، وأخطرها في حياة الفرد والمجتمع ، والنمّام ألأم الناس وأخبثهم ، لاتصافه بالغيبة ، والغدر ، والنفاق ، والإفساد بين الناس ، والتفريق بين الأحباء . لذلك جاء ذمّه ، والتنديد في الآيات والأخبار :

قال تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا تُطِعُ كُلَ حَلَافٍ مَهِينٍ ۞ هَمَّازِ مَشَّاءٍ بِنَمِيمِ ۞ مَّنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ وَاللَّهُ عَلَافٍ مَلْعَ عَلَافٍ مَهِينٍ ۞ هَمَّاذِ مَشَّاءٍ بِنَمِيمِ ۞ مَّنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهُ عَنْكُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْكُ اللَّهُ عَنْكُ اللَّهُ عَنْكُ عَلَيْكُ عَنْكُ اللَّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْكُ اللَّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَنْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَ

وقال سبحانه: ﴿ وَنَكُّ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَّةٍ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فالهُمزَة : النمّام واللمزة: المغتاب.

قال رسول الله (ص):

«ألا أنبئكم بشراركم. قالوا: بلى يا رسول الله. قال: المشّاؤون بالنميمة، المفرقون بين الأحبّة، الباغون للبراء العيب».

وقال الصادق (ع) للمنصور: «لا تقبل في ذي رحمك، وأهل الرعاية من أهل بيتك، قول من حرّم الله عليه الجنة، وجعل مأواه النار، فإن النمّام شاهد زور، وشريك إبليس في الاغراء بين الناس، فقد قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِين الناس، فقد قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِين الناس، فقد قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِين الناس، فقد قال الله تعالى: ﴿ يَكَا لَهُ السَالَةُ اللهُ اللهُ اللهُ المناسِقُونُ اللهُ اللهُ

#### كيف تعامل النمّام:

لما كان النمّام من أخطر المفسدين، وأشدهم إساءة وشراً بالناس، فلزم الحذر منه، والتوقّي من كيده وإفساده، وذلك باتباع النصائح الآتية:

الأول: أن لا نصدقه، لأنّ النمّام فاسق.

لقوله تعالى: ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ۚ أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ لَقُوله تعالى: ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ۚ أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ لَقُوله تعالى: ﴿ إِن جَاءَكُمُ قَالِمُ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

الثاني: أن لا يظن بأخيه الغائب السوء عند سماع قول النمام.

لقوله تعالى: ﴿ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنَّهُ ۗ ١٢ ﴾ الحجرات: ١٢

الثالث: أن لا يحمله ما حُكى له على التجسس والبحث عن ذلك.

لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَسَّسُوا ﴿ اللَّهِ المحبرات: ١٢

الرابع: أن لا يرضى لنفسه ما نهى النمام عنه فلا يحكي نميمته عنه فيقول: فلان حكى كذا، فيصير به نمّاماً، ويكون آتياً ما نهى عنه...). فيكون نماماً ومغتاباً، في آن واحد. وقد روي عن أمير المؤمنين علي (ع): «أن رجلاً أتاه يسعى إليه برجل. فقال: يا هذا نحن نسأل عما قلت، فإن كنت صادقاً مقتناك، وإن كنت كاذباً عاقبناك، وإن شئت أن نقيلك أقلناك. قال: أقلنى يا أمير المؤمنين».

وفي ذلك ردعٌ للنمام فان كان قوله صدقاً أصبح النمام موضع كره ومقت، وأن كان كاذباً فقد توعده أمير المؤمنين (عليه السلام) بالعقاب ثم خيره ان يتركه ويبعده عنه فاختار النمام ذلك، وهذا هو اسلوب أمير المؤمنين (عليه السلام) في التأديب لمنع الناس من النميمة.

الخامس : أن يبغضه في الله تعالى؛ فإنه بغيض عند الله تعالى ويجب بغض من أبغضه الله تعالى.

السادس: أن ينهاه عن النميمة، وينصحه، ويُقبح له فعله.

#### السعابة

وهي أقسى صور النميمة، وأعظمها ذنبا وجريرة وإثماً، إذ تستهدف دمار المسعى به وهلاكه بالنّم عليه، والسعاية فيه لدى المرهوبين، من ذوي السلطة والسطوة.

وأكثر ضحايا السعاية هم المرموقون من العظماء والأعلام، المحسودون على أمجادهم وفضائلهم، مما يُحفّز حاسديهم على إذلالهم، والنكاية بهم، فلا يستطيعون سبيلاً إلى ذلك، فيكيدونهم بلؤم السعاية، إرضاءاً لحسدهم وخبثهم، بيد أنه قد يبطل كيد السعاة، وتُخفق سعايتهم، فتعود عليهم بالخزي والعقاب، وعلى المسعى به بالتبجيل والإعزاز.

لذلك كان الساعي من ألأم الناس، وأخطرهم جناية وشراً، كما جاء عن النبي (ص) قال: «شرّ الناس المثلث؟ قيل: يا رسول الله ومن المثلث؟ قال: الذي يسعى بأخيه الى السلطان، فيهلك نفسه، ويهلك أخاه، ويهلك السلطان»

#### ذو الوجهين

إن شرّ الناس ذو الوجهين الذي يأتي هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه). وإنما كان ذو الوجهين أشرّ الناس، لأنّ حاله حال المنافق إذا هو متملق بالباطل وبالكذب من مدخل للفساد بين الناس فيأتي كلّ طائفة بما يرضيها على جهة الإفساد ويظهر له أنه منها ومخالف لضدها وهذا عمل النفاق والخداع وكذب وتحايل على أسرار الطائفتين وهي مداهنة محرّمة. فأما من يقصد الإصلاح بين الناس فذلك محمود وهو أنه يأتي كل طائفة بكلام فيه صلاح الطائفة الأخرى ويعتذر لكل واحدة عند الأخرى وينقل إليها من الجميل ما أمكنه ويستر القبيح أما المذموم فهو بالعكس.

وقال رسول الله ( $\sigma$ ): «من كان له وجهان في الدنيا كان له يوم القيامة لسانان من نار». الكذب

فالكذب: الإخبار عن الشيء على خلاف ما هو عمداً كان أو سهواً. الترهيب من الكذب على الله ورسوله (ص) لا شك في أن من كذب على الله وعلى رسوله أشد وأعظم ذنباً، وأقبح فعلاً ممن كذب على من سوى الله ورسوله.

قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللهِ كَذِبًا لِيَضِلَ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهِ عَلَمَ اللّٰهِ عَلَمْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ عَلَمُ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَيْكُواللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَمْ اللّٰهُ عَلَيْكُولِ عَلَمْ اللّٰهِ عَلَيْكُولِكُولُولُولُولُ

وقال عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَاللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ ﴾ الصف: ٢ - ٣ .

ترهيب من الوقوع في الكذب عموماً

عن النبي (ص) قال: «عليكم بالصدق فإنّ الصدق يهدي إلى البّر، وإنّ البرّ يهدي إلى البّر، وإنّ البرّ يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً وإياكم والكذب ويتحرّى وإنّ الكذب يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرّى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً».

وأعظم الكذب شهادة الزور

# الترهيب من الوقوع في شهادة الزور

قال تعالى:

#### تعريف القذف

يقال: قذف بالحجارة (أي) رمى بها، وقذف المحصنة رماها بالزنى والفاحشة... والتقاذف الترامي وهو في الأصل رمى الشيء بقوة ثم استعمل في الرمى بالزنا ونحوه.

# الترهيب من الوقوع في القذف

قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُوْلِيَهِكَ هُمُ ٱلْفَلِيقُونَ اللهِ النور: ٤

قال (ص): «اجتنبوا السبع الموبقات» قالوا: يا رسول الله ما هنّ ؟ قال: «الشرك بالله والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلّا بالحقّ، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولّي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات».

#### الجدال:

#### وهونوعان:

النوع الأول :المحمود الممدوح: وهو كل جدال أيّد الحقّ أو أوصل إليه بنيّة صالحة خالصة وطريق صحيح. قال تعالى: ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۗ وَحَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ ﴿ النحل: ١٢٥.

والمجادلة بالتي هي أحسن هي التي تكون عن علم، وبصيرة، وبحسن الخلق، وبلطف، ورفق، ولين، وحسن خطاب، ودعوة إلى الحقّ، وتحسينه، وردِّ الباطل وبيان قبحه بأقرب طريق موصل إلى ذلك، وأن لا يكون القصد منها مجرد المغالبة وحبّ العلو، بل يكون القصد بيان الحقّ وهداية الخلق.

النوع الثاني: الجدال المذموم: وهو كل جدال أيّد الباطل أو أوصل إليه أو كان بغير علم وبصيرة.

#### الأسباب الباعثة على الجدال بالباطل

لا شك في أن الأسباب الباعثة على الجدال بالباطل كثيرة منها:

١ - الغرور، والكبرياء، والخيلاء.

٢- إظهار العلم والفضل.

٣- الاعتداء على الغير بإظهار نقصه وقصد أذاه.

وعلاج ذلك بالتوبة إلى الله تعالى، وبأن يكسر الكبر الباعث له على إظهار فضله، والعدوان الباعث على احتقار غيره وتنقصه.

#### الخصومة والنزاع

 قال رسول الله (ص): «إن أبغض الرجال إلى الله الألد الخصمُ».

والألدُّ: هو شديد اللدد كثير الخصومة. والخَصِمُ الذي يُخاصم أقرانه ويحاجهم بالباطل ولا يقبل الحق.

إنَّ الجدل والخصومة بالباطل من آفات اللسان التي تسبب الفرقة والتقاطع والتدابر بين المسلمين، وإيغار صدور بعضهم على بعض، وتضييع أوقاتهم فيما لا ينفع، ولذلك حذّر منها الرسول (ص) ووعد من تجنبها الأجر العظيم والقرب منه يوم القيامة.

#### المناقشة

١ - استشهد بآية قرآنية كريمة ، تبين خطورة اللسان وما يصدر منه ، وإن كل قول عليه
 رقيب .

- ٢- يكبّ الناس في النار حصائد ألسنتهم، استشهد على ذلك بحديث.
  - ٣- عدد خمساً من آفات اللسان وتكلّم على واحدة.
    - ٤ ما الغيبة ؟
    - ٥ ما أقسام الجدل؟
    - ٦- ما علاج الغيبة؟
    - ٧- عدد خمساً من الأسباب الباعثة على الغيبة.
      - $\Lambda$  ما القذف؟ ثم بيّن حرمته مع الشاهد.
  - ٩ ما الذي يجب أن يفعله من حُملت إليه النميمة؟

#### الوحدة الثالثة

# الدرس الأول: من القرآحُ الكريم

# من سورة المؤمنون الآيات (٧٨ - ١١٨) آيات الحفظ (٧٨ - ٩٠)

# بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِيَمِ

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِىٓ أَنشَأَ لَكُمْ ٱلسَّمْعَ وَٱلْآبُصَارَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِى ذَرَأَ كُرْ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ٧٧ وَهُوَ ٱلَّذِى يُعْيِء وَيُمِيتُ وَلَهُ ٱخْتِلَافُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِّ أَفَلَا تَعْقِلُونِ ٧٠ بَلْ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونَ ﴿ ﴿ فَالْوَا أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ اللهِ لَقَدْ وُعِدْنَا نَعْنُ وَءَابَآؤُنَا هَنَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلْأَ ۚ إِلَّا أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ اللهُ قُل لِّمَن ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُم تَعَامُونَ ﴿ اللَّهِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ قُلْ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهُ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّكَوَتِ ٱلسَّنْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا نَنَّقُونَ ﴿ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَا عَ قُلُ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ السّ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ ١٠٠ بَلُ أَنَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَندِبُونَ ١٠٠ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَاهٍ إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ شُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللَّهِ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ أَنَّ قُل رَّبِّ إِمَّا تُرِيِّي مَا يُوعَدُونَ اللَّ رَبِّ فَكَا تَجْعَلْنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ اللَّهُ وَإِنَّا عَلَىٰٓ أَن نُّرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى السَّيِّئَةَ خَنْ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ اللَّهَ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ١٧٠ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ١١٠ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ١١٠ لَعَلِّيٓ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَّكُتُ كَلَّا ۚ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَآبِلُهَا ۗ وَمِن وَرَآبِهِم بَرَزَخُ

إِلَىٰ يَوْمِ يُبِعَثُونَ ١٠٠٠ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلاّ أَنسَابَ يَيْنَهُمْ يَوْمَبِنِ وَلا يتساءَلُوب ١٠٠٠ فَمَن تَقُلَتُ مَوْزِينُهُ. فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ آنَ وَمَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ. فَأُوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ اللَّهُ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُمَّ فِيهَا كَلِحُونَ اللَّهِ ٱللَّهُ تَكُن ءَايَتِي تُنْكَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا شِقُوتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَاَلِّينَ ﴿ أَنَّا ٱخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَلِمُونَ ١٠٠٠ قَالَ ٱخْسَنُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ١٠٠٠ إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنَآ ءَامَنَّا فَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَأَتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنتُم مِّنْهُمْ تَضْحَكُونَ ١٠ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَا صَبَرُوٓا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ١٠ قَلَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ١١٠ قَالُواْ لِبَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسْءَلِ ٱلْعَاِّدِينَ ١١٠ قَكَلَ إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا ۖ لَّو أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ١١ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ١١٠ فَتَعَلَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَآ إِلَا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيدِ اللهِ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَا هُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَدِيدِ اللهِ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَا هُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَدِيدِ بُرْهَكَنَ لَهُ، بِهِ عَ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ، عِندَرَبِهِ ۚ إِنَّهُ، لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ١٠٠ وَقُل رَّبِّ ٱغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلزَّمِينَ 🗥 ﴾ صدق الله العلي العظيم

معانى الكلمات

الكلمة: معناها

يجير: يحمى من استغاث به.

همزات: وساوس الشيطان المغرية بالمعاصى.

برزخ: حاجز ومانع.

كالحون: مكشّرون في عبوس.

#### المعنى العام

- ﴿ وَهُو الَّذِى آلَشَا لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَار وَالْأَفْدِة وَمَع ذلك فشكركم لهذه النعم المتوالية عليكم قليل لا يُذكر.
- ﴿ وَهُو الذي خلق الناس جميعاً، وإليه الله وَهُو الذي خلق الناس جميعاً، وإليه تُحمعون بعد موتكم للجزاء والحساب.
- ﴿ وَهُو اللَّذِى يُحَيِّ وَيُمِيتُ وَلَهُ الْخُتِلَافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلا تَعَقِلُونَ ﴿ الذي يَحْيي من العدم، ويميت بعد الحياة، وله تعاقب الليل والنهار وتفاوتها، أفلا تعقلون قدرته ووحدانيته؟
- ﴿ بَلْ قَالُواْ مِثَلَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونَ ﴿ ﴿ إِنَ لَكُنَ الْكَفَارِ لَمْ يَصَدَقُوا ، بِلَ رَدُّدُوا مَقُولَة أَسَلَافَهُم اللهُ اللهُ عَلَى الْكَفَارِ لَمْ يَصَدَقُوا ، بِلَ رَدِّدُوا مَقُولَة أَسَلَافَهُم اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا
- ﴿ قَالُواْ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ اللَّهُ لَقَدْ وُعِدْنَا نَعْنُ وَءَابَ آوُنَا هَلَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلَا آ إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ﴿ اللَّهِ عَالُوا: أَإِذَا مِتِنَا وِتِحَلَّلْتِ أَجسامِنا وعظامِنا في تراب هَلَا آ إِلَّا أَسَلُطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ﴿ اللَّهُ وَلا يَتَصُوّر. لقد قيل هذا الكلام لآبائنا من قبل، كما الأرض نحيا مرة أخرى؟ هذا لايكون ولا يتصوّر. لقد قيل هذا الكلام لآبائنا من قبل، كما تقوله لنا يا محمد، فلم نره حقيقة، ماهذا إلّا أباطيل الأولين.
- ﴿ قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهِ عَلَا لَكَ تَذَكَّرُونَ اللَّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ اللَّهِ عَلَا أَفَلَا تَذَكَّرُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ ع

- قل لهم: لمن هذه الأرض ومن فيها من المخلوقات إن لديكم علم. سيعرفون حتماً بأنها لله، هوخالقها ومالكها، قل لهم: أفلا تعتبرون بأنه قادر على البعث والنشور؟
- ﴿ قُلَ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَنَوَتِ ٱلسَّنِعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهِ اللهِ قُلُ أَفَلا اللهِ عَلَى مَن رَبُّ السَموات السبع وربّ العرش العظيم ؟ سيقولون حتماً : هي ملك لله، فقل لهم : أفلا تخافون عذابه إذا عبدتم غيره ؟
- ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءِ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ ﴿ الله قُلْ مَنْ بِيدِهِ حَزَائِن كُلِّ شَيء، وهو يحمي من استجار به والتجأ قل: مَن مالك كلِّ شيء و مَن بيده خزائِن كلِّ شيء، وهو يحمي من استجار به والتجأ إليه، ولا يقدر أحد أن يحمي من أراد الله إهلاكه، إن كنتم تعملون.
- ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللهِ عَل عقولكم وتصرفون عن طاعته وتوحيده مع اعترافكم وعملكم بأنه وحده المتصرف المالك.
- ﴿ بَلَ أَتَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ فَ بِل جَنَاهُم بِالقول الصدق في أمر التوحيد والبعث والجزاء، وإنهم لكاذبون فيما ينسبون الله من الشركاء والأولاد .
- ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ، مِنْ إِلَهُ إِذًا لَّذَهَبَكُلُ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى اللَّهِ مِا أَتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهُ إِذًا لَّذَهُ وَلَداً مطلقاً ، وليس معه من يشاركه في الألوهية والربوبية ، ولو كان معه إله -كما زعم عبدة الأوثان- لا نفردَ كل إله بخلقه ،

- فيختل نظام الكون، ولغلب بعضهم بعضاً. تنزّه الله وتقدّس عن وصفهم له بأن له شريكاً أو ولداً.
- ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ اللهِ هُ وحده تعالى العالم بما غاب عن خلقه، لاتخفى عليه خافية من شؤون الخلق. تنزّه عن الشريك الذي يزعمون.
- ﴿ قُل رَّبِّ إِمَّا تُرِينِي مَا يُوعَدُونَ ﴿ ثَلَ رَبِّ فَكَلَ تَجْعَلَنِي فِ ٱلْقَوْمِ ٱلطَّلِمِينَ ﴿ قُل الم الرسول - يارب إن كان لابد من أن تريني ما تعدهم من العذاب في الدنيا ، فلا تجعلني في القوم المشركين الضالين ، ولكن إجعلني مع مَنْ رضيت عنهم .
- ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰٓ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَدِرُونَ ﴿ ﴿ إِنَّا لَقَادَرُونَ عَلَى أَن نَرِيكَ مَانَعَدُهُم مَن الْعَدُهُمُ مَن الْعَدُهُمُ مَن الْعَدُهُمُ مَن الْعَدُهُمُ مَن الْعَدُهُمُ الْعَدُابُ.
- ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَعَضُرُونِ ﴿ وَال-أيها النبي ربّ اعتصمُ بك من إغواء الشياطين المغرية على الباطل والمعاصي، وأحتمي بك يارب من حضورهم في شيء من أموري.

- ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ اللَّهَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُثُ كُلَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ اللَّهَ لَعَمْلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُثُ كُلَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُو مَا إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ كُلَا إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهِ اللهِ عَنْهُ وَمَا وَرَآبِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُونَ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال
- حتى اذا حضر أحدهم الموت، قال: ربّ ردوني إلى الدنيا. لكي أعمل صالحاً فيما ضيعت من عمري، فلا يجاب إلى ماطلب، فانما هي كلمة هو قائلها: لا رجوع إلى الدنيا فعالم البرزخ الذي بين الدنيا والاخرة يمنعهم من الرجعة وسيبقون فيه إلى يوم القيامة.
- ﴿ فَإِذَا نُوْخَ فِي ٱلصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَيِذِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴿ فَإِذَا كَانَ يوم القيامة ونفخ في الصور النفخة الثانية، وبعث الناس من قبورهم، فلا تفاخر في الأنساب حينئذ كما كانوا يفتخرون في الدنيا ، ولا يسأل أحد أحداً لانشغال كلَّ واحد بنفسه.
- ﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوْزِينُهُۥ فَأُولَيِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُون ﴿ اللَّهِ فَمِن كثرت حسناته ورجحت على سيئاته فهم السعداء الفائزون بالجنة.
- ﴿ وَمَنَ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ. فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴿ اللهِ ومن زادت سيئاته على حسناته فهم الأشقياء الذين خسروا سعادتهم وخسروا أنفسهم في نار جهنم خالدون.
- ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهِهُمُ ٱلنَّادُ وَهُمْ فِيهَا كَلِحُونَ ﴿ اللهِ تَحْرَقُ النَّارِ وَجُوهِهُمْ اللهُ فَيها عابسون مشوهو المنظر.

- ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَّتِي تُنْكَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَّتِي تُنْكَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُم بِهَا تُكذّبون؟
- ﴿ قَالُواْ رَبّنَا غَلَبَتْ عَلَيْمَا شِقُوتُنَا وَكُنّا قَوْمًا ضَآلِينَ ﴿ رَبّنَا آخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنّا وَكِنَا صَالِين في اتباع اهوائنا، ربنا ظُلِمُونِ ﴿ قَالُوا : ربنا غلبت علينا لذاتنا وكنا صالين في اتباع اهوائنا، ربنا أخرجنا من النار ، وردّنا إلى الدنيا، فإن رجعنا إلى الضلال فأنا ظالمون نستحق العقوبة. ﴿ قَالَ اَخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلّمُونِ ﴿ قَالَ اللهُ عَزّ وجلّ لهم : امكثوا في النار أذلاء ولا تخاطبوني . ﴿ إِنّهُ مُن عَبَادِي يَقُولُونَ رَبّنَا ءَامَنّا فَأَغْفِرُ لَنَا وَارْحَمْنا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴿ اللهِ وَارحمنا ، وانه كان فريق من عبادي وهم المؤمنون يَدعون ربنا آمنا فاستر ذنوبنا ، وارحمنا ، وأنت خير الراحمين .
- ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُومَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴿ ﴿ إِنِّي جزيت هذا الفريق من عبادي المؤمنين الفوز بالجنة، بسبب صبرهم على الأذى وطاعة الله.
- ﴿ قَالَكُمْ لَبِثْتُمُ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴿ اللهِ ﴿ وَيَسَأَلُ الْأَشْقِياءَ فِي النَّارِ: كَم بقيتم في الدنيا من السنين؟ وكم ضيعتم فيها من طاعة الله.

- ﴿ قَالُواْ لِبَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسَّلِ ٱلْعَآدِينَ ﴿ قَالُوا : لهول الموقف وشدة العذاب، بقينا يوماً أو بعض يوم، فاسأل الحُسَّاب الذين يعدُّون الأيام والشهور.
- ﴿ قَالَ إِن لَيِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا لَو أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ قَالَ لَهِم: مالبثتم إلَّا وقتاً قليلاً لو صبرتم فيه على طاعة الله لفزتم بالجنة، لو كان عندكم علم بذلك.
- ﴿ أَفَكُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ اللهِ أَفْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ أَفَكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرجعون في الآخرة للجزاء أنما خلقناكم مهملين بلا ثواب ولا عقاب، وأنكم إلينا لا ترجعون في الآخرة للجزاء والحساب؟
- ﴿ فَتَعَكَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَآ إِلَاهَ إِلَّا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْحَكِرِيمِ الله وتقدس الله صاحب السلطان المتصرف في ملكه، تنزّه عن العبث والنقائص وعن أن يخلق شيئاً سفهاً، لأنه حكيم.
- ﴿ وَمَن يَذَعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰ هَا ءَاخَر لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَالِمُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَن يَجْعَل للله شريكاً ويعبد معه سواه ، لا حجة له به ولا دليل ، فجزاؤه وعقابه عند الله ولا فلاح ولا نجاة للكافرين يوم القيامة.
- ﴿ وَقُل رَّبِّ ٱغْفِرُ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ﴿ اللهِ النبيُّ ربِّ تجاوز عن الذنوب وارحمنا برحمتك التي وسعت كل شيء يا أرحم الراحمين.

# أهم ما يُرشد إليهِ النص

- ١- يُذكر الله خلقه أنه أنعم علينا بالسمع والأبصار والأفئدة، مع ذلك فأكثرهم لا يشكرون. لذا وجب شكر الله على نعمه.
  - ٢ وجوب الإيمان بالبعث والنشور.
  - ٣- وحدانية الله تعالى، فلا شريك له ولا مثيل له وليس له ولد أو زوجة.
    - ٤- استحباب الدعاء والاستعاذة بالله تعالى من الشيطان الرجيم.
      - أن الله تعالى عادل فى حكمه يجزي كل نفس بما كسبت.
        - ٦- توجيه المؤمنين إلى العفو والصفح.

#### المناقشة

- ١- وردت كلمة ملكوت في الآية (٨٨) من هذه السورة. مامعناها؟ وما الفرق بينها وبين الملك والمالك والملك؟ تتبع لفظة الملكوت في سورة أخرى ذاكراً نصها ومكانها.
  - ٢ ما واجبنا تجاه نعم الله تعالى؟
  - ٣- ماذا لو كان هناك أكثر من إله كما أدعى الكفرة؟
  - ٤ ما الآية إلتي تحثّ على العفو والتسامح في السورة؟



### للشرح والحفظ

# وجوبُ المجاهرة بالحقِّ

## قال رسول الله (صلى لالله عليه ولأله وصعبه وسلم):

(إِنَّ من أعظم الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر).

صدق رسول الله (صلى الله عليه ولأله وصعبه وسلم)

# معانى الكلمات

الكلمة: معناها

الجهاد: بذل ما في الوسع من جهد وطاقة لإعلاء كلمة الله.

سلطان جائر: حاكم ظالم.

#### شرح الحديث الشريف

١- المجاهرة بالحقّ صورةٌ من صور الإيمان ومظهرٌ من أهم مظاهره، والإيمانُ يكون محور السعادة في الدنيا والآخرة متى اقترنَ بالقوة والصدق. والناس متفاوتون في إيمانهم فمنهم قويٌ تدفعه عزيمته وجرأته إلى الأعمال الصالحة فتراه مقداماً في الجهاد، آمراً بالمعروف، ناهياً عن المنكر لا يبالي بالأذى إذا ناله في سبيل الدعوة إلى الخير، ويجهر بقول الحقّ في جرأة وصراحة، لا تفتّر همته في ذلك ولا يَدعُ للضعفِ إلى نفسه سبيلاً، وهذا من أعظم الجهاد، ومنهم ضعيفُ الإيمان تراه خلاف سابقه قد قصَّر في الدعوة إلى الخير والسعي إلى العمل الصالح، فدبَّ الضعف إلى نفسه وتسرب اليأس إلى قلبه فهو لا يمتلك القدرة على المجاهرة بالحقّ وردِّ الظلم وردع الظالم وإيقافه عند حدِّه.

- ٧- الإسلام حين شرَّع الجهاد لم يقصره على صورة واحدة أو مظهر واحد حسب، بل جعله مشتملاً على صورٍ كثيرة ومظاهر شتى حتى يكون أثره كبيراً في حياة الفرد والمجتمع. فتضحية الإنسان بنفسه وماله في سبيل الله جهادٌ، والدعوة إلى الخير والمعروف والنهي عن المنكر جهادٌ، ومحاربة الظلم والشرِّ والفساد جهادٌ، والسعي في تحصيل العلم والتزودُ بالمعرفة جهاد، وهكذا كلُّ ما من شأنه بذل الجهد في سبيل الخير والنفع والحقّ فهو جهاد.
- ٣- ويؤكدُ الرسولُ (ص) في الحديث الشريف أنّ أعظم صور الجهادِ وأكثرها ثواباً عند الله أن يجهرَ الإنسان بقولِ الحقِّ في شجاعة وصراحة أمام حاكم ظالم مستبدّ؛ لردعهِ عن الظلمِ وإيقافه عند حدّه، وإنما كان ذلك من أعظم الجهاد، لأنّ المجاهدَ في مثل هذه الحال لا يخافُ في الله لومة لائم، يُعرِّض نفسه للمخاطر والمهالك ولكنه يُؤثِر ذلك إرضاء لربّه وإعلاء لكلمة الحقّ والعدل، وتفضيلاً لمصلحة الأمة. ومن كان هذا شأنه فهو المؤمن القوي الصادق الذي ملاً الإيمان قلبه وغمرت الشجاعة نفسه.
- ٤- أما السكوت على الباطل، والخوف من مواجهة الظالم بظلمه، فدليل على ضعف الإيمان وهو ليس من الجهاد في شيء ، وحينئذ سيتمادى الظالمون في ظلمهم والمفسدون في إفسادهم، فتُخذل الأمة وتهدر الحقوق ويعمُّ الفساد، ويؤكد الرسول (ص) هذا المعنى بقوله (ص): (إذا رأيت أُمتي تهابُ أن تقول للظالم يا ظالم فقد تُودِّع منها). وقوله (ص): (إنَّ الناسَ إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك ان يعمَّهم الله بعذابٍ من عنده.).
- والجهر بالحق والدعوة إليه يمكن أن يكونا بوسائل مختلفة منها: الصحافة والإذاعة
   والتأليف والندوات والمحاضرات ومختلف وسائل الإعلام والتنظيمات الشعبية

وغيرها. وما من شك في أن الحكام إذا وجدوا وعياً من الناس ونقداً بنَّاء وتوجيهاً إلى الحقِّ والمصلحة العامة فإن هذا يقومهم ويجنّبهم الزلل والخطأ.

# أهم ما يُرشد إليهِ الحديث

- ١ العجز عن إبداء الرأي، وعن الجهر بالحقّ يُضعف الأمة، ويهدِدُ أمنها واستقلالها،
   ويشلُ وحدتها، ويمهد السبيل أمام المفسدين فيها والعابثين بمصالحها.
- ٢- صلاحُ المجتمع وانتظام حياته والقضاء على أسباب الفوضى والاضطراب فيه كلّ ذلك أمانة في أعناق أبنائه. فعلى كلِّ فرد منهم أن يقوم بنصيبه من هذه التبعة،
   مستهيناً بما يتحمل في سبيل ذلك من مشاق وتضحيات.
- ٣- يدعو الحديث الإنسان الى أن يكون قوياً قادراً على إعلان الحق والدفاع عنه أمام الظالمين المستبدين، وذلك من أعظم الجهاد وأفضله منزلة وهو خُلقٌ لا يتصف به إلّا أصحابُ النفوس الكبيرة والإيمان القوي.
- 2- يقرُّ الحديث حرية الفكر البنّاء لجميع أفراد الأمة حتى يتمكن المفكرون منهم من تبصير الأمة بواقعها ورسم أسس مستقبلها وجعلها قادرة على الثبات والتصدي لكلّ المحاولات التي تهدف إلى النيل منها وإلى إعاقة مسيرتها أو صدِّها عن أداء رسالتها.. رسالة الحقّ والخير والعدالة للناس كافة.

#### المناقشة

- ١- (المجاهرة بالحقِّ صورة من صور الإيمان). فما صفة مَن يجهر بهذا الحقِّ؟
- ٢- يشير الرسول (ص) في الحديث الشريف إلى أعظم صور الجهاد وأكثرها ثواباً
   عند الله تعالى . فما هي؟
- ٣- إذا سكت المسلم على الباطل وخاف من مواجهة الظالم بظلمه، فما أثر ذلك في الأفراد؟
  - ٤- لماذا يقرّ الحديث الشريف حرية الفكر البنّاء لجميع أفراد الأمة؟



# النبي سليمان بن داود (عليهما السلام)

قال تعالى: ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدَ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوبِينَا مِن كُلِّ شَيَّةٍ إِنَّ هَذَا لَمُو ٱلْفَصْلُ ٱلْمُبِينُ ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دُورُهُ وَقَالَ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَلِكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَ إِلَا يَشَعُونَ اللَّهُ مِنَ الْجِنِ وَٱلْإِنِسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزِعُونَ ﴿ عَمَلَكُ مُ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴿ النَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَلِكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُهُ وَ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ مُلَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ ٱوْزِعْنِيّ أَنْ أَشَكُر نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي ٱنْعَمْتَ عَلَى وَهُو لَا يَشْعُرُونَ ﴿ السَّكِلِحِينَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُلَا عَلَيْ وَلِهَا وَقَالَ رَبِّ ٱوْزِعْنِيّ أَنْ أَشَكُر نِعْمَتَكَ ٱللَّهِ مَنْكُمْ سُلِكُمْ مُلْكِمْ اللَّهُ مُلُولُ وَلَهُ وَقَالَ مَا لِي عَلَيْكُ اللَّهُ مُلُولًا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيّ أَنْ أَشَكُر نِعْمَتَكَ ٱللَّهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ مُعَلِيحِينَ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَا عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا وَلِيكَ وَلَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولِلُولُ وَلَهُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُلُولُ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلُولًا مَالِكُ لَا مَالِحَ لَا الْمُعْرَادِ اللَّهُ لَا مُعْلَى مَا لِلْكَ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّعْمَ اللَّهُ اللّ

إِنَّ سليمان بن داود (ع) من الأنبياء العظام، ذوي المنزلة الرفيعة والمقام الكريم عند الله تبارك وتعالى، وقد خصّه الله سبحانه بفضله العظيم ونعمه الجسيمة، حتى أنه سخَّر له الجنَّ والطير وقوى الطبيعة، لقد ورث سليمان (ع) أباه داود (ع) في الملك، وكَرمه الله تعالى بالنبوة، وبالقربي والزلفي لديه، وأثنى عليه بأزكي الثناء ﴿ نِعُمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ وَالْرَبِ اللهُ تعالى ما حكته الآية الكريمة ﴿ قَالَ رَبِّ اَغْفِرٌ لِي وَهَبَ لِي مُلكًا لَا يَنْ يَلِعَي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴿ وَ اللهِ عَنْ اللهُ عَالَى ما حكته الآية الكريمة ﴿ قَالَ رَبِّ اَغْفِرٌ لِي وَهَبَ لِي مُلكًا لَا يَنْ يَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى ما حكته الآية الكريمة ﴿ قَالَ رَبِّ اَغْفِرٌ لِي وَهَبَ لِي مُلكًا لَا

ولقد استجاب الله تعالى لدعاء سليمان (ع) ووهبه ملكاً عظيماً وقدرةً لا نظير لها ثم اتسع ملكه، بعد أن أجاب الله سؤاله: ليكون آية من آيات الله ودليلاً على صدق نبوّته، لينعم بأفياء عدله وطيباته جميع رعيته، فسخّر له سبحانه الريح، وجعلها تجري بأمره.. فلا تعصيه في انطلاقها الى أية جهة يريد، وأخضع له بعض الجنّ للقيام بالأعمال التي تتطلب مهارة وقوة وسرعة كتشييد المباني الفخمة، وصنع التماثيل وغيرها، والغوص في البحار

لاستخراج نفائسها، وعلمه منطق الطير والدواب، وهيأ له سبحانه النحاس المذاب، قال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ غُدُوُهُما شَهَرُ وَرَوَاحُها شَهْرُ وَاسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطِرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَعْلَى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ غُدُوهُما شَهْرُ وَرَوَاحُها شَهْرُ وَاسَلْنَا لَهُ, عَيْنَ ٱلْقِطِرِ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِعْ مِنْهُمْ عَنَ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ الله سبا: ١٧، فكان ينبع كما ينبع ماء العين، لتلبية متطلبات تقدّم المملكة وازدهارها في مجال الفن والصناعات المختلفة، وتحقيق الرخاء والرفاه الاجتماعي.

تفقد سليمان ذات يوم الطيور التي بحوزته، فأحسّ بغياب الهدهد، فتوعّده بعقاب شديد أو الذبح، ما لم يسوّغ سبب غيابه بحجة واضحة مقنعة.

لم يمض وقت طويل، حتى حطَّ الهدهد بين يدي سليمان، وأطلعه على هذا النبأ المهم من سبأ، قائلاً: إني وجدتُ امرأةً تملكهم وتحكمهم، وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله!! وهم يعبدونها بتزيين من الشيطان وإغواء منه.

(قال) سليمان بعدان أتم الهدهد كلامه: ﴿ قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ ﴾ النمل: ٢٧ ... فلا بدّ إذاً من اختبار مقالته. وكيف ؟

كتب سليمان (عليه السلام) كتاباً ، وأمره بأن يحمله إليهم ، ثم يتوارى في مكان قريب منهم ، ليسمع تحاورهم فيه .

فتحت الملكة الكتاب، وقرأت ما فيه، ثم أخبرت كبار القادة وذوي الرأي في مملكتها به، وقالت: إنه من سليمان وإنه كتاب مقتضب، استهله (عليه السلام) بالبسملة، وضمّنه أمراً واحداً، أوجزه في عبارتين وافيتين بمقصوده: لا تتكبروا عليّ، وانقادوا إلى ما أدعوكم إليه من الحقّ.

عبّر الملأ عن موقفهم الدال على قوتهم ونجدتهم وبسالتهم ، وفي ذات الوقت فوّضوا الأمر إليها ، معربين عن امتثالهم لقرارها في المنازلة ومن عدمها .

أحسّت الملكة بميلهم إلى المواجهة العسكرية، فحذّرتهم من أخطارها وتداعياتها، بهذا الكلام الذي ينمّ عن الحكمة والتجربة: ﴿ قَالَتُ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْبَكَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِنَّةَ أَهْلِهَا آذِلَةً وكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ الله لله الله الله الله في النمل عالجة الموقف، هو إرسال هدية إلى سليمان، وقالت لقومها: (إن قبل الهدية فهو ملك يريد الدنيا فقاتلوه، وإن لم يقبلها فهو نبيّ صادق فأتبعوه.).

وصلت إليه الهدية، فأدرك (ع) أنها رشوة ، تُعطى إليه للتراجع عن موقفه المبدئي وهدفه الرسالي، ولذا أبى أن يقبلها، وقال لرسول الملكة: أتمدُّونن بمال ليغرني بريقه؟ هيهات فما آتاني الله من النعم الوفيرة والمواهب الجزيلة خير ممًّا آتاكم.

ثم هددهم بأنه سيغزوهم في عقر دارهم بجيش عظيم، يعجزون عن مقابلته، منها ﴿ وَهُمْ صَغِرُونَ ﴾ . . أذلاء .

استسلمت الملكة للأمر، وسارت بموكبها إلى سليمان، فلما علم (ع)بذلك، طلب من أعوانه أن يحضروا عرشها قبل أن تصل إليه!! قال عفريتُ من الجن: أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك، وينفضُّ مجلسك. ثم قال من عنده علم من الكتاب ما حكاه قوله تعالى: ﴿ قَالَ اللَّذِي عِندَهُ, عِلْمُ مِن الْكِتَابِ أَنَا ءَائِكَ بِهِ عَبْلُ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكُ فَلَمّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ, فَالَ اللَّذِي عِندَهُ, عِندَهُ, عِنْمُ أَمُ كُرُأُم أَكُونُ وَمَن شكر فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَر فَإِنَّ رَبِّي غَيْنُ كَرِيمٌ النَامِلِ وَقِي لِيَبْلُونِي ءَأَشُكُرُأُم أَكُونُ وَمَن شكر فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَر فَإِنَّ رَبِّي غَيْنُ كُريمٌ النمل وَقِي لِيَبْلُونِي ءَأَشُكُرُ أَمْ أَكُفُرُ وَمَن شكر فَإِنَّما يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَر فَإِنَّ رَبِّي غَيْنُ كُريمٌ النمل وَقِي النمل وَقِي النمل وَقَالَ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّالُولُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الل

وفي لحظة رأى سليمان العرش مستقراً عنده، فاستشعر عظمة هذه النعمة، وقال هذا من فضل ربي.

ثم أمر (ع) بتغيير بعض معالم عرشها، ليختبر ذكاءها في معرفته، ويلفت انتباهها إلى هذا الأمر الخارق، فلمّا جاءت إلى بلاط سليمان، قيل لها، وقد عرض عليها العرش: (أهكذا عرشك) ؟ فتأملته، وقالت من دون نفي ولا إثبات: كأنه هو، ولكنها أدركت غرض سليمان (ع) من إحضار العرش، وأنه بصدد إظهار المعجزة الدالة على نبوّته.

ويعلل القرآن الكريم صدّها وإعراضها عن الإِيمان بوحدانية الله وطاعته، بنشوئها في وسط منحرف كافر ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعَبُدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَنفِرِينَ ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعَبُدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَنفِرِينَ ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعَبُدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَنفِرِينَ ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعَبُدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كُنفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

وتنتهي مراسيم الاحتفاء بالملكة بمقابلة سليمان (ع) في قصره، ﴿ قِيلَ لَمَّا ٱدَّخُلِي الصَّرَّحَ ﴾، ففوجئت ببهوه الذي بدا لها لُجة ماء، فكشفت عن ساقيها بلملمة أذيالها، شأن من يتقي ابتلالها وهو يريد خوض ماء، فقال سليمان: هذا زجاج صافٍ (إنه صرح ممرد من قوارير)، وليس بركة ماء كما تظنين.

أيقنت الملكة بربانية هذه الآية الباهرة وما قبلها من الآيات، وبصدق نبوّة سليمان (ع) واتصاله بالله تعالى، فانتفضت، وقالت: ربِّ إني ظلمت نفسي ببعدي عن هذه الآفاق المضية، (وأسلمتُ مع سليمان) الذي أنار لي طريق الإيمان بالله ربِّ العالمين.. فلا إله غيره، ولا ربَّ سواه.

وقد شاء الله تعالى لهذا النبي الكريم والملك العظيم، الذي أوتي من القدرات مالم يؤتِ أحد غيره من البشر، وبلغت مملكته التي كانت تضج بالحركة والنشاط ذروة المجد شاء أن تدهمه المنية، وهو متكئ على عصاه، ولم يشعر بموته حتى الجنّ المسخرة له، إلا بعد أن أكلت دابةُ الارض عصاه وخرَّ على الأرض!!.

وفي هذه اللحظات فقط تبينت الجن إن لوكانو ايعلمون الغيب لما أقامو اكل هذه المدة الطويلة في الأعمال الشاقة المهينة التي كلفهم سليمان بها وعندها علم الإنس أن الجن لا يعلمون الغيب. الدروس و العبر

١- وهب الله تعالى سليمان (ع) ملكاً عظيماً وقدرة خارقة.

Y-اتسم سليمان (ع) بفضيلة الشكر، فما يُغدق عليه سبحانه نعمة من النعم، حتى اتجه بقلبه وكل كيانه الى المُنعم جلّ شانه، وفاض لسانه بكلمات الشكر والحمد والثناء: (الحمد لله الذي فضلنا... ربّ أوزعني أن اشكر نعمتك... إن هذا لهو الفضل المبين... هذا من فضل ربى...).

إن هذه الخلة الطيبة التي تجلت في سليمان (ع) بشكل بارز، تعبر عن كرم نفسه وسمو وحمة ، وعمق وفائه، وعرفانه للفضل وجميل العطاء.

- ٣- أرادت ملكة سبأ من خلال تقديم هدية ثمينة لسليمان (ع)، أن تلين موقفه، وعرف أن وراءها غايةً غير نزيهة، ولذا أبى أن يقبلها، وردها عليهم بعنف، مؤكداً أنه لن يتراجع عن تصميمه على إنجاز أهدافه الربانية، ولن يتزحزح عن موقفه في مواجهة القوم الكافرين.
- 3- إن الأُمة التي تسير خلف قائد نزيه، أمين على رسالة السماء، يمتثل أمر الله ونهيه، ويحكم شريعته في تفاصيل حياتها، هي أُمّة سائرة على الطريق الصحيح، الذي يوصلها إلى الأمن والاستقرار والرقى والرفاه، ويفيض عليها المزيد من الخير والبركة.
- ٥- أن موقف النبي سليمان (ع) من ملكة سبأ وقومها، وسعيه في تحقيق الأمن والرفاه لرعيته، يدّلان على أنه كان يستخدم الحكم وسيلة إلى الدعوة الى الله تعالى ، وأداة لاقامة العدل، ودفع الظلم.
- ٦- من سمات العالم الحقيقي ، التواضع وعدم التبجّح بما أصاب من علم ، وفي هذا يبرز النبى سليمان (ع) مثلاً يحتذى به فى التواضع والإنصات .
- ٧- أَن الغيب الايعلمه إلا الله فلوكانت الجن والإنس تعلم شيئا منه لما استمرت بالعمل وقد مات سليمان (ع)، وفي هذا فضحٌ الأعمال الشعوذة والكهنة التي يقوم بها من الا يخشى الله بإدعاء علم الغيب وبيان كذبهم وزيف إدعائهم.

#### المناقشة

- ١- خص الله تعالى نبيه سليمان (ع) بفضائل كثيرة، اذكرها واستشهد بآية كريمة على ذلك.
  - ٧- ما سبب تغيب الهدهد؟
  - ٣- ماذا كان ردّ سليمان (ع) على هدية الملكة ؟
  - ٤- مالمغزى من موت سليمان (ع) على هذه الحالة ؟
  - ٥- مالذي فعلته الملكة بعد أن رأت معجزات سليمان؟



# دور المرأة في المجتمع

لقد كان الإسلام هو الفصل في قضية المرأة، وتقييمها وتحديد موقعها من سُلّم الحياة الاجتماعية فرفض جميع الأقوال المُحرِّضة التي لاتتماشي وطبيعة المرأة فكشف عن السرِّ المودع في هذا الكائن (المرأة) ألا وهو العاطفة التي تعدَّ مادة بناء الأسرة فرفض الأقوال التي شرقت وغربت بغير هدى وهي تحاول تفسير دور المرأة وحقيقة انتسابها إلى ركب الحياة، لأنها فشلت في بيان إنسانية المرأة وعلاقتها بالرجل ومالها وماعليها من حقوق وواجبات ودورها الواقعي في عجلة البناء الاجتماعي، والعلة في هذا الفشل هو أنَّ هذه الأقوال مستقاة من عيون غير صافية فهي نابعة من رغبات طامحة بغير حقّ تهدف إلى النيل من كرامة المرأة وتجعل منها سلعة مبتذلة في الأسواق أو جعل المرأة سلاحا لتمزيق الروابط الاجتماعية، وسلب قدسيتها ومايستتبعه من انهيار لكيان الأسرة المسلمة، وقد نسأل لماذا نقول إنَّ هذه الأصوات لم تكن صادقة ولامخلصة في صيحاتها بالمساواة وإعطاء المرأة حريتها ونسأل ما الأمور التي ينبغي للمرأة ان تتحرر منها؟!!

فإذا كانت الحرية تعني التقاءهما بالمعنى الإنساني للإنسان في حركة أبعاده المتنوعة العملية الثقافية والاجتماعية التي تتوازن فيها الخصائص والأدوار في النطاق الفردي والاجتماعي فهذا هو مايدعو إليه الإسلام.

أما الحرية التي تلتقي بالأهواء الذاتية وتغرق الإنسان في شهواته وغرائزه ومزاجياته بعيداً عن مسؤولياته في واقع الحياة، فهي التي يرفضها الإسلام.

فإذا كان العلم هو الباب الواسع الذي يلجُ منه الإنسان إلى أبعد الآفاق في المنظور الحضاري الملتزم خدمة الإنسانية فان الإسلام جعل ذلك من أهم واجبات المسلمين كما جاء في الحديث عن الرسول الكريم إذ قال: (طلب العلم فريضة على كلِّ مسلم) وبذلك تستطيع المرأة كما يستطيع الرجل من خلال العلم مواجهة كل الحالات الطارئة التي تجعله في حاجة إلى الآخرين.

ولكن أولئك الذين أصبحوا مترجمين وناشرين للأفكار المادية والصيحات الغربية التي حرصت على تشويه الحقائق قد جعلوا من العلم والسفور توأمان لايفترقان فكأنما التعليم ليس حضاريا وغير ممكن إلّا إذا برزت المتعلمة بغير حجاب فرحم الله من قالت:

### حجــــابي فريضـــة وغيري المريضة

اما فيما يتعلق بالعمل فلكلِّ شخص استعداده وطبيعته الخاصة به وتكوينه الفطري والنفسى ولاينبغى له أن يخالف اتجاهه الطبيعي أو يعاكس أهواءه واستعداده.

إنّ هذا المفهوم يصدق حتى في داخل الإنسان نفسه فكل جزء فيه مُعدّ لعمل وفائدة معينة، فتقسيم العمل ليس أمراً غريباً على مستوى الفرد والمجتمع بل حتى الدول، فتوزيع المهام بين الرجل والمرأة لايقوم على أساس تسخير أحدهما للآخر، بل على أساس تقسيم العمل وإعطاء كلّ منهما نوع المهمه التي تنسجم مع فطرته ومزاجه وفسلجته، فلم يقل الإسلام إنّ وظيفة المرأة هي الإنجاب والأمومة حسب، بل جعله أحد وظائفها وهل هذه المهمة هي بالأمر اليسير؟!

لكن أعداء الإنسانية صوروا أن المرأة في الإسلام ليست إلا أداة عمل وآلة انتاج تحت سيطرة الرجل مما جعل المرأة المسلمة تشعر بضعف موهوم ولكن ما إن عرفت الحقيقة حتى أخذت تدخل كلّ الميادين التي تناسب قدرتها من دون أن يعوقها عن أهم واجباتها بوصفها زوجة وأمّ.

لقد جاءالإسلام بتعاليمه السمحة العادلة، لينصف المرأة ويخلصها من الممارسات الظالمة من وأد وغيره.

- ١ . فحفظ الإسلام حق المرأة :- في صيانة عرضها ، فحرّم النظر إليها ، قال تعالى :
   ١ . فحفظ الإسلام حق المرأة :- في صيانة عرضها ، فحرّم النظر إليها ، قال تعالى :
   ١ . فحفظ الإسلام حق المرأة :- في صيانة عرضها ، فحرّم النظر إليها ، قال تعالى :
- ٢. حفظ الإسلام حق المرأة: في معاقبة من رماها بالفاحشة، من غير بينة بالجلد ثمانين جلدة ، قال تعالى:
  - ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَالَاءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴿ ﴾ النور: ٤
- ٣. حفظ الإسلام حقَّ المرأة :- إذا كانت أماً فأوجب لها الإحسان ، والبر ، وحذر من كلمة أف في حقَها .
  - ع مُرضِعة ، فجعل لها أجراً ، قال تعالى : مُرضِعة ، فجعل لها أجراً ، قال تعالى : ﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَا تُوهُنَ أَجُورَهُنَ ﴾ الطلاق : ٦
    - حفظ الإسلام حقَّ المرأة: حاملاً ، قال تعالى:

﴿ وَإِن كُنَّ أَوْلَاتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ ﴿ ﴾ الطلاق: ٦

- حفظ الإسلام حقَّ المرأة :- في السكنى ، قال تعالى :
- ﴿ أَشَكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ الطلاق ٦
- ٧. حفظ الإسلام حقَّ المرأة :- في مراعاة حالتها الصحية فأسقط عنها الصيام إذا كانت حاملاً أومرضعاً.
  - ٨. حفظ الإسلام حقّ المرأة: في الوصية ، فلها أن توصي لِما بعد موتها قال الله تعالى:
     ﴿ مِنْ بَعَـٰ لِ وَصِـٰ يَةٍ يُوصِينَ بِهَآ أَوۡ دَيْنِ ﴾ النساء: ١٢
     ثم جاءت أحاديث رسول الله (ص) توصى بالمرأة وتحفظ حقوقها.

إذ قال (ص): ((استوصوا بالنساء خيراً))
وقال أيضا (ص): ((إنما النساء شقائق الرجال))
وقال أيضا (ص): ((خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي)).
وقال أيضا (ص): ((ولهنّ عليكم رزقهنّ وكسوتهنّ بالمعروف)).
وقال أيضا (ص): ((الجنة تحت أقدام الأمهات))

فهذه هي المكانة الرفيعة التي جعلها الإسلام للمرأة، فالمرأة والرجل كل منهما له دور كبير في خدمة المجتمع بوصفه إنساناً. والإسلام يسعى لصيانة المرأة وحفظ حقوقها وكرامتها، فعدم تبرج المرأة والتزامها الحجاب هو صيانة لها من أطماع ضعاف النفوس. فهل من الإنسانية أن تكون المرأة سلعة تعرض أنوثتها حتى يقال إنها متحضرة ومتحررة. فجمال المرأة يكمن في عفتها وحيائها لا بابتذالها وهوانها وما أجمل قول الشاعر إذ يقول:

مفاتنك ككنز فاحفظيها فهذا الكنز حاشا ان يعابا فأن كشفتيها أُهينت وعزُّ الكنز ان يبق مصانا

فالاسلام هو الذي منح المرأة قيمتها وأهميتها بعد أن وصفها غير المسلمين بأوصاف شتى فمنهم من قال إنها مصدر الشرّ والمصائب ومنهم من قال إنها وجدت لخدمة الرجل ومنهم من أباح وأدها ومنهم من حرمها الميراث ومنهم من عاملها كأية سلعة.

فبديننا الحنيف والتمسك به يكون للمرأة دور ممتاز تُسهم من خلاله في بناء المجتمع وتقدمه، فعلينا أن ندرك حقيقة الأغراض الدنيئة الساعية للنيل من كرامة المرأة وعفتها بدعوى التقدم والحضارة.

### السيدة زينب (عليها السلام)

تحدثنا عن دور المرأة في المجتمع ولعل أروع مثال للقدوة الحسنة هو السيدة زينب (ع).

نسبها: هي زينب بنت علي بن أبي طالب (ع)، أُمّها فاطمة الزهراء (ع) جدّها رسول الله (ص) جدّتها خديجة بنت خويلد، ومن إخوتها الإمامان الحسن والحسين (ع).

ألقابها: لقبت بالعقيلة أي المرأة المحترمة الكريمة النفيسة كما لُقبت بالكبرى.

زوجها وأولادها: زوجها ابن عمها عبد الله بن جعفر الطيار وأولادها هم أربعة ذكور وأنثى، علي، ومحمد وعباس وعون وأم كلثوم. استشهد محمد وعون مع خالهما الحسين (ع) في واقعة الطف بكربلاء ولقد برز عون للقتال وهو يقول:

إن تنكروني فأنا ابن جعفر شهيد صدق في الجنان أزهر يطير فيها بجناحٍ أخضر كفى بهذا شرفاً في المحشر

### ولادتها وحياتها:

ولدت السيدة زينب في أطهر بيت وأطهر حجر في الخامس من جمادي الأولى من السنة السادسة للهجرة، إذ استقبل البيت العلوي البنت الأولى للإمام عليّ (ع)، ولسيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء (ع)، و(زينب) اسم اختاره لها جدّها رسول الله (ص).

لقد عاشت السيدة زينب (ع) تحت ظلّ رسول الله ورعايته خمس سنوات وتلقت دروس التربية الراقية العليا في ذلك البيت الطاهر فأخذت منه العلم وقوة الشخصية وعزة النفس والشجاعة والعقل الوافر والحكمة، فضلاً عن الإيمان والتقوى والورع والعفاف والحياء

الذي يمكن لكل ساعية لسعادة الدارين (الدنيا والآخرة) أن تأخذ من هذه القدوة التي هي ثمرة من ثمار شجرة رسول الله (ص) أسوة حسنة.

من أدوارها الإصلاحية والتوجيهية للنساء: دروس لها في معالم الدين وأحكام وتفسير القرآن. طيلة أربع سنوات في الكوفة.

وكان لها دور قياديّ أهّلها إلى أن تبقى كوكبا مضيئاً يحلق في سماء المجد والخلود ويظلّ اسمها لامعاً إلى جنب اسم أخيها الحسين (ع) رمزاً لخير من نصر الدين وصرخ في وجه الظالمين فكان دوراً جعلته العقيلة (ع) صورة واضحة للمرأة المؤمنة المثالية من غير أن تهتز في إيمانها وصلابتها، ومثال ذلك ما حدث عندما كان يزيد يترنم فرحاً ويتشفى بقتله الإمام الحسين (ع)، والسبايا قد أُدخلت قصره فإذا بصوت العقيلة زينب (ع) يصكّ مسامعه بخطبة اقتطفنا منها هذا اليسير إذ تقول له:

(( أظننت يايزيد حيث أخذت علينا أقطار الأرض وآفاق السماء، فاصبحنا نساق سوقاً في قطار كما تساق الأسارى، أن بنا على الله هواناً وبك عليه كرامة وامتناناً... مهلاً مهلاً لاتطش جهلا أنسيت قول الله: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَمَا نُمُلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِلَّانَفُسِمِمْ إِنَمَا نُمُلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُواْ إِثْ مَا وَلَمُمْ عَذَابُ مُهِينُ الله الله عمران: ١٧٨

أمن العدل يا ابن الطلقاء تخديرك حرائرك وإمائك وسوقك بنات رسول الله (ص) سبايا قد هتكت ستورهن وأبديت وجوههن تحدو بهن الأعداء من بلد إلى بلد، ليس معهن من حماتهن حمي . . . عتوا منك على الله وجحودا لرسول الله ولاعجب من فعلك وكيف يرتجى مراقبة من لفظ فوه أكباد الأزكياء ونبت لحمه بدماء الشهداء السعداء ونصب الحرب لسيد الأنبياء . . . ولئن جرت على الدواهي مخاطبتك ، إني لاستصغر قدرك واستعظم تقريعك . . . ولئن اتخذتنا مغنما لتجدنا وشيكا مغرماً ، حين لاتجد إلّا ماقدمت ، وماربك بظلام للعبيد

فإلى الله المشتكى وعليه المعول، فكد كيدك واسعَ سعيك، وناصب جهدك فوالله لاتمحو ذكرنا ولاتميت وحينا ولاتدرك أمدنا ولاترحض عنك عارها وهل رأيك إلّا فند وهل أيامك إلّا عدد وجمعك إلا بدد يوم ينادي المنادي ألا لعنة الله على الظالمين فالحمد لله الذي ختم لأولنا بالسعادة ولآخرنا بالشهادة... إنه رحيم ودود وحسبنا الله ونعم الوكيل)).

نتعلم منها: لقد كانت خطبة العقيلة وسط قصريزيد وسلطانه، صرخة الحقّ المدوية بوجه حاكم ظالم، فكانت أعظم جهاد، لتناديه باسمه وتستخف به وبقوته وتفضحه وتبين جرأته على الله ورسوله ، فبينت له ماكسبت يداه من إثم وكيف ستكون عاقبته فأين هو يزيد اليوم؟ وأين الشهداء السعداء من آل بيت النبوة؟ ثم أشارت إلى حرمة المرأة وكيف يجب حفظ كرامتها وعدم هتك سترها بأن يتفحّص وجهها الغرباء ولاسيمّا إذا كنّ نساء بيت النبوة الأطهار، ثم وقفت تستصغره بكل شجاعة من دون خوف وبإيمان راسخ لايتزحزح مبينة له ماستكون عاقبة فعله، ثم بينت عدل الله وكيف سيجازيه، وأشارت إلى حقيقة تحقق مصداقها حين أقسمت فوالله لاتمحو ذكرنا، نعم لازال ذكرهم على مرّ الزمان يتجدد، بالفخر والإيمان لآل بيت النبوة الأطهار ، والعار والخذلان لأعدائهم وقتلتهم، ثم ختمت خطبتها بحمد الله وثنائه وتوكلت عليه فهو حسبها. فأيّ امرأة تمتلك تلك الشجاعة لتفضح وتهين سلطان في داره وأي شجاعة وإيمان ثابت لايتزحزح وهي تحتمل مصائب الطف بصبر وجلادة ولتقف إمام جسد أخيها الحسين (ع) لتقول اللهم تقبل منا هذا القربان. فلنا بالعقيلة زينب (ع) أسوة حسنة وهي تجسد الإيمان والصبر والشجاعة وتحمّل المسؤولية وتجاهد في الله أعظم جهاد وتلتزم شرع الله.

#### المناقشة

- ١. أثبت الإسلام للمرأة حقوق. تحدث عنها.
- ٢. في خطبة العقيلة زينب (ع) إشارة إلى ضرورة صون المرأة لعفتها وحجابها وعدم تفحص الرجال لوجهها.
  - ٣. في سيرة العقيلة العطرة مواقف تدلُّ على الصبر، تحدث عنها.
- ٤. إنّ السيدة زينب (ع) تعد بحق المرأة القدوة، فقد جسّدت قيم الإسلام، بيّن تلك
   القيم ومواضعها.
- ٥. فكد كيدك واسع سعيك، وناصب جهدك فوالله لاتمحو ذكرنا ولاتميت وحينا ولاتدرك أمدنا ولاترحض عنك عارها وهل رأيك إلا فند وهل أيامك إلا عدد وجمعك إلا بدد يوم ينادي المنادي ألا لعنة الله على الظالمين، علام يدل هذا الجزء من خطبة العقيلة (ع)?





### أدب الاختلاف

الاختلاف هو التباين في الرأي، والمغايرة في الأفكار.

الاختلاف بين الناس أمر ملازم لطبيعة الإنسان، وذلك عائد إلى عدم اتفاق أغراض الناس وأهدافهم، وأفهامهم، وقوى إدراكهم.

وأدب الاختلاف في الرأي واحد من أُسس رقي مسيرة الوعي وتقدمها لدى أبناء المجتمع الإسلامي. والاختلاف عنصر فاعل لابد من التآلف والتكيّف معه، فضلاً عن الاعتماد عليه وصولاً إلى الحلول الناجعة.

ثم ان هذا الاختلاف ليس متعلقاً بالإِنسان وحده، إنّما هو من ثوابت نظام المخلوقات جميعاً في هذا الكون المتسع كما جاء في قوله تعالى :

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْأَنْعَامِ ثُغْتَلِفُ أَلْوَانُهُۥ كَذَالِكُ ۚ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ ۚ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ غَفُورٌ ۞ ﴾ فاطر: ٢٨

إذن، وجود الاختلاف ضرورة من ضرورات الكون، ووجود أكثر من وجهة نظر، أو رأي بشأن موضوع واحد لا يمكن تفسيره على أنه حالة سلبية، بل العكس من ذلك، فإنها حالة إيجابية تحتضن فائدة لابد منها في أيّ نقاش يجري بين مجموعة من الأفراد، فأعقل الناس من جمع إلى عقله عقول الناس.

وقد قبل القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة اختلاف المسلمين بينهم أو مع غيرهم بحدود الشريعة وضوابطها. وما مبدأ الشورى الذي قرره الإسلام الإ تشريعاً لهذا الاختلاف الحميد، قال تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ إلى جانب عدد من النصوص الكريمة، ومنها التي يقول فيها الحق – سبحانه – ﴿ وَلَا تَنْزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴾، وقوله: ﴿ فَٱتَّقُواْ الدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾.

وفي التوجه نفسه، قال المصطفى (ص): (لا تقاطعوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، وفي التوجه نفسه، قال المصطفى (ص): (والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابّوا)، وقد عرفنا عن نبينا الأكرم أنه كان يستشير أصحابه، ويستمع الى آرائهم وأفكارهم. وكان يُنصِت إلى أصحابه، ولم يلمُ أحداً على رأي أبداه، أو موقف تبناه، وما تعصّب أحد منهم، ولا تحزّب، بل كان الحق غايتهم والمصلحة رائدهم.

ولأنّ النبي الأكرم قدوتنا، فيجب على كلّ منّا أن يتجنب الخلاف، اتباعاً لأمر الله، وتطبيقاً لسنة نبيه الكريم، وإن كان لابدّ من اختلاف أو تقاطع فينبغي الرجوع إلى النبع الصافي، إلى الإسلام الذي يدعو دائما إلى الألفة والمحبة والتراحم والتعاطف، ومن هو بعيد عن هذه الدعوات، ومن يدعو إلى عكسها فهو بعيد عن الإسلام.

إنّ مسألة أن يكون لكلّ منا وجهة نظره أو رأيه، في حقيقة الأمر، مسألة مهمة ودقيقة جداً، ولابد منها في كلَّ نقاش وحوار، لأنها تعكس شخصية الفرد وعقليته، ومستوى وعيه وثقافته، فضلاً عن نفسيته، فعن الإمام علي بن أبي طالب (ع) أنه قال: (اللسان ترجمان الجنان)، لذلك لابد في كل حوار أو نقاش في شأن تختلف حوله الآراء ووجهات النظر أن يستند إلى قواعد وأسس ثابتة قوية، إذا ما توافرت صار تبادل الآراء والاختلاف بشأنها مثمراً ومفيداً تبعاً لذلك.

ومن قواعد التحاور والنقاش في شأن مختلف فيه ينبغي مراعاة حرية رأي الجميع وعدم الاستبداد بالرأي وفرضه على الآخرين، وضرورة استمرار الود واللطف والتواصل بين أفراد الحوار مهما اشتد الصراع وامتد، مع ضرورة عدم الاستهانة بآراء الآخرين وأفكارهم مهما كانت ساذجة أو بسيطة أو غير صحيحة، ويجب على من يمتلك شيئاً من الثقافة والدراية وخزين معلومات حول موضوع النقاش ألا يستعرض نفسه ومعلوماته بغرور وعجرفة وأن يعترف بالخطأ وينزل إلى ما هو حقّ. وفضلاً عن ذلك يجب أن تكون الأفكار المطروحة مبنية على أسس سليمة وعدم الجدال بشأنها دون دراسة دقيقة وموضوعية ومن غير علم، قال تعالى:

﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ۗ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالنَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴾ الزمر: ٩

وأخيراً يجب الابتعاد عن التطرف والتعصب مع مراعاة الأدب في الشأن المختلف فيه، مثل حسن الاستماع، وعدم المقاطعة والتواضع وجميل الكلام ولينه، وقدوتنا في ذلك هو الرسول الأعظم الذي قال عنه الحق عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ اللهِ القلم: ٤ وقال (ص) : (أدبني ربي فأحسن تأديبي).

#### المناقشة

- ١ ماذا يقصد بالاختلاف؟ وهل يُضعف الاختلاف الأمة الإسلامية؟
- ٢ هل خلق الله تعالى الناس مختلفين أو متشابهين في الإِنسانية وباقي مخلوقاته؟
  - ٣- لماذا بقى الخلاف محدداً بحدود الشريعة وضوابطها؟
    - ٤- لماذا جعل الله الخلاف ضرورة من ضرورات الكون؟
- ٥- هل كان نبي الرحمة محمد (ص) يستشير أحداً ويستمع إلى آرائهم وأفكارهم؟
- ٦- هل التطرف والتعصب من أخلاق ديننا الحنيف؟ استشهد لكلامك بآية كريمة.
  - ٧- لماذا أمرنا ديننا الحنيف بالاختلاف ونهانا عن الخلاف؟

## الوحدة الرابعة

الدرس الأول: من القرآح الكريم

# سورة القصص من الآية (١-٢٠) بيات الحفظ (٦-١) بيات الحفظ (٦-١) بين القيم الآية (١-٦)

﴿ طَسَمَ اللَّ عَلَى ءَايَنْتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ اللَّهُ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَّبَإٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللَّهِ إِنَّا فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِهَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِء نِسَاءَهُمَّ إِنَّهُ. كَاكِمِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ وَثُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِيبَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ اللَّهِ وَنُمَّكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُ مَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ يَحَذَرُونَ ﴾ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّر مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيهٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ وَلَا تَحَافِ وَلَا تَحَزَفِيَّ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٧ فَالْنَقَطَهُ وَءَالُ فِرْعَوْكِ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَيًّا إِنَّ فِرْعَوْنِ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُواْ خَلطِعِينَ اللَّهُ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِّي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٓ أَن يَنفَعَنَآ أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْغُرُونَ اللَّ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّ مُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتْ لَنُبْدِي بِهِ لَوَلَآ أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ وَصِّيلًا فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبِ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهِ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدْلُّكُو عَلَى أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ، نَصِحُونَ اللَّ فَرَدَدْنَهُ إِلَى أُمِّهِ عَكَ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَكَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ وَلَمَّا بِلَغَ أَشُدَّهُ. وَٱسْتَوَىٰٓ ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَأْ وَكَنَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةُ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَـنِلَانِ هَاذَا مِن شِيعَنِهِ وَهَاذَا مِنْ عَدُوِّمَةً فَاسَّتَغَاثَهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ وَفَكَزَهُ, مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَلْذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ عَلَاقٌ مُضِلُّ مُبِينٌ ﴿ اللَّهِ عَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُهُ مُولَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ١٠ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ١٠ فَأُصَّبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفًا يَرَقَبُ فَإِذَاٱلَّذِى ٱسْتَنصَرَهُۥ بِٱلْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُۥ قَالَ لَهُۥ مُوسَى إِنَّكَ لَغُويُّ مُّبِينُ الْمَسِ فَلَمَّا أَنْ أَلَا أَنْ اللَّهُ مُوسَى إِنَّكُونَ مَعُو عَدُوُّ لَهُما قَالَ يَمُوسَى آثَرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنلَت نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ إِن قُرِيدُ إِلَا أَن قَلْكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ اللَّهُ وَعَدُولُ مِّنَ ٱلْمَدِينَةِ إِن تُرِيدُ إِلَا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ اللَّهُ وَمَا اللَّمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَمُوسَى إِن الْمَكُلُ مِنَ ٱلْمَصِيدِ فَا مُرْبِيدُ إِنِّي لِكَ مِن ٱلْمُعَلِمِ يَا اللَّهُ العَلْمِينَ اللَّهُ العَلْمِينَ اللَّهُ العَلِمِ العَظِيمِ العَظِيمِ العَلْمِيلِ اللَّهُ العَلْمِيلُ الْكَالِمِينَ اللَّهُ العَلْمِيلُ الْعَظِيمِ المَاكِيلِ العَظِيمِ المَاكِيلِ اللَّهُ العَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ العَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمِيلُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَيْلُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُولُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمُعْلِمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللِمُ الْعُلْمُ اللْعُلُمُ اللْعُلُمُ الْعُلْمُ اللْعُلُمُ اللْعُلِ

معانى الكلمات

الكلمة: معناها

شيعاً: فِرقاً وأصنافاً.

يستحيى نساءهم: يبقيهن أحياء للخدمة.

نَمُنّ: نتفضّل وننعم.

نمكن لهم في الأرض: نجعل لهم فيها سلطة.

هامان: وزير فرعون، مستشاره.

أليم: البحر، الماء الكثير (نهر النيل).

فارغاً: خالياً من كلّ شيء سوى موسى.

ربطنا على قلبها: قويناه بالصبر والتثبيت.

قصّيه: تتبعّى أثره وتعرّفى خبره.

وكزه: ضربه بجمع كفه على الصدر.

لغوي: لشديد الضلال.

#### المعنى العام

- ﴿ طَسَمَ ﴿ اللهِ فَكُوتُ هَذَهُ الحروفُ فِي أُولُ بعض السور بياناً لإعجاز القرآن، وإنّ الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، مع أنه مركّب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها، ولهذا كلّ سورة افتتحت بالحروف، غالبا ما يذكر فيها الانتصار للقرآن، وبيان إعجازه وعظمته.
- ﴿ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ آ ﴾ هذه آيات القرآن الذي أنزلناه إليك -أيها الرسول- مبيّناً لكلّ ما يحتاج إليه العباد في دنياهم وأخراهم.
- ﴿ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۚ آَبُنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِي وَسَاءَهُمْ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآفِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِي وَسَاءَهُمْ إِنَّهُ وَكَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ وَاللَّهُ وَالْمَعْلَمُ اللَّذِينَ السَّتُضْعِفُواْفِ الْأَرْضِ وَاجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَجَعَلَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا عَنْهُم مَا كَانُوا يَعَنَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَمُونَى فَرْعُونَ وَهَا مَنْ وَجُنُودَهُ مَا مِنْهُم مَا كَانُوا يَعَنَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَمُؤْوَدَهُ مَا مِنْهُم مَا كَانُوا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَمُؤْوَدَهُ مَا مِنْهُم مَا كَانُوا يَعَنَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْكُولُولِ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْكُولُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْعُلُمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُلْمُ ا

نقصّ عليك – يامحمد – من أخبار موسى وفرعون بالصدق لقوم يؤمنون بهذا القرآن، ويصدّقون بأنه من عند الله، ويعملون بهديه. إن فرعون الطاغية استكبر وتجبر، وجاوز الحّد في الطغيان في أرض مصر، فجعل أهلها طوائف متفرقة، ويستضعف (بني اسرائيل) يذبّح أبناءهم، ويترك الإناث للخدمة إنه كان من المفسدين في الأرض. نريد أن نتفضّل على الذين

استضعفهم فرعون في الأرض، ونجعلهم قادة في الخير ودعاةً إليه، ونجعلهم يرثون الأرض بعد هلاك فرعون وقومه. ونري الطاغية ووزيره (هامان) وجنودهما، ومن معهما ما كانوا يخافون من ذهاب ملكهم وهلاكهم فنعاقبهم بذهاب ملكهم.

﴿ وَٱوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّرِ مُوسِىٰ أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَالْفَقِلَهُ وَالْمَالِيٰ وَمَاعِلُوهُ وَسَى الْمُرْسَلِينِ ﴿ وَالْفَقَلَهُ وَالْمُ اللهِ اللهُ الل

﴿ وَقَالَتِ ٱمۡرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰۤ أَن يَنفَعَنَا ٓ أَوْ نَتَخِذَهُ, وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللهِ محبته في قلبها ، وقالت لفرعون : يَشَعُرُونَ اللهِ محبته في قلبها ، وقالت لفرعون : هذا الطفل سيكون مصدر سرور لي ولك ، لاتقتلوه ، فقد نصيب منه خيراً ، أو نتخذه ولداً ، وفرعون وآله لايدركون أن هلاكهم على يديه .

﴿ وَأَصْبَحَ فُوْادُ أُمِّرِ مُوسَى فَرِغًا إِن كَادَتَ لَنُبْدِى بِهِ وَلُولا آن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُرَمِّنَا عَلَى اللَّهُ وَمُعْمَ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُرَمِّنَا عَلَى اللَّهُ وَمُعْمَ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَمُرَمِّنَا عَلَى اللَّهُ وَقَالَتَ هَلَ أَذَلُكُم عَلَى آهِ لِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ عَلَيْهِ الْمُرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَذَلُكُم عَلَى آهَلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ وَنَصِحُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ وَلَكِنَ اللَّهِ حَقَّ وَلَكِنَ اللَّهِ حَقَّ وَلَكِنَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّ اللَّهِ حَقَّ وَلَكِنَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّ

صار قلب أم موسى خالياً من ذكر كّل شيء في الدنيا، إلّا من ذكر موسى، وكادت أن تظهر أنه ابنها، لولا أن ثبّت الله قلبها، فصبرت، لتكون من المؤمنين بوعد الله الموقنين به. وقالت أمّ موسى: لأخته ألقيه في اليم واتبعي أثره حتى تعلمي خبره، فتتبعت أثره، عن بعد، وقوم فرعون لا يعرفون أنها أخته، وأنها تتبع خبره، حتى وصل الصندوق إلى بيت فرعون. ومنعنا موسى أن يقبل ثدي أيّ مرضعة، فخرجوا يبحثون عن مرضعة خارج القصر، فرأوا أخته فقالت لهم: هل أدلّكم على أهل بيت يحسنون تربيته وإرضاعه، وهم مشفقون عليه؟ فأجابوها إلى ذلك ووافقوا على عرضها. فرددنا موسى إلى أمه كي تقر عينها به، ووفينا اليها بالوعود، ولكن أكثر الناس يرتابون ويشكون في وعد الله القاطع.

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ، وَٱسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا ۚ وَكَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللّ

ولما بلغ موسى واشتدت قوته ، وتكامل عقله ، آتيناه حكما وعلماً يعرف بهما الأحكام الشرعية وبمثل هذا الجزاء الكريم نجازي المحسنين- من عبادنا- على إحسانهم.

﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ عَفَى لَةٍ مِّنَ ٱهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَلِلَانِ هَاذَا مِن شِيعَلِهِ وَهَذَا مِنْ عَلَى عَدُوِّهِ فَوَكَنَهُ مُوسَى فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ عَدُوِّهِ فَوَكَنَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ عَدُوِّهِ فَوَكَنَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ عَدُوِّهِ فَوَكَنَ مُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ إِنَّهُ مَدُو اللَّهُ مَعْلَ لَهُ أَلَيْ اللَّهُ عَدُولَ اللَّهُ عَدُولًا اللَّهُ عَدُولًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُل

ودخل موسى المدينة مستخفياً وقت غفلة أهلها، فوجد فيها رجلين يتقاتلان: أحدهما من قومه، والآخر من قوم فرعون، فطلب الذي من قوم موسى نصرته على الذي من عدوه، فضربه موسى بجمع كفه فهلك، ندم موسى (ع) على فعلته وقال: إن هذا فعل الشيطان وهو عدو لابن آدم، مضل له عن سبيل الرشاد، ظاهر العداوة. ثم قال موسى: ربّ ظلمت نفسي بقتل النفس، فاغفر لي، فغفر الله له، إن الله غفور لعباده، رحيم بهم. وقطع موسى (ع) عهداً على نفسه وقال: ربّ بما أنعمت عليّ بالتوبة والمغفرة والنعم الكثيرة، فلن أكون عوناً لأحد من المجرمين.

﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفَا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسْتَنصَرَهُ, بِٱلْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُوِيُّ مُّ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفَا يَتُولَ مَا قَالَ يَمُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَالَ يَمُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَالَ يَمُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَالَ يَنْمُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَالَتَ فَقُسُا بِٱلْأَمْسِ أَإِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ ﴾ 

﴿ فَقُسُا بِٱلْأَمْسِ آ إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ ﴾ 
﴿

فأصبح موسى في المدينة التي قتل فيها القبطي خائفاً على نفسه، فإذا صاحبه الإسرائيلي الذي خلّصه بالأمس يقاتل قبطياً آخر، ويطلب منه المساعدة، قال له موسى: إنك لكثير الغواية ظاهر الضلال. فلما أراد موسى أن يبطش بالقبطي، قال: يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس؟ ما تريد يا موسى إلّا أن تكون طاغية في الأرض، وما تريد أن تكون من المصلحين بين الناس.

وجاء رجل من آخر المدينة مسرعاً، قال : ياموسى إنّ وجوه قوم فرعون وزعماءهم يتشاورون فيك بقصد قتلك ، فأخرج من هذه المدينة إنّى لك من الناصحين المشفقين.

- ﴿ فَخَرَجَ مِنْهَا خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ بَجِينِ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ الله فَحْرِج موسى من المدينة خائفا على نفسه يترقب وينتظر أن يدركه أنصار فرعون فيأخذوه فسأل الله ان ينقذه من القوم الظالمين .
- ﴿ وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَاءَ مَذَيَكَ قَالَ عَسَىٰ رَقِت أَن يَهْدِينِي سَوْآءَ ٱلسَّكِيلِ الله ولما قصد موسى بلاد (مدين)، قال: لعلّ الله يرشدني إلى الطريق السوي الذي يوصلني إلى (مدين).

# أهم ما يُرشد إليهِ النص

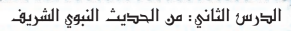
١- بيان تدبير الله تعالى، ولطفه، وعنايته ، بأنبيائه والصالحين من عباده، وتجلًى ذلك في إلهامه الى أم موسى بإرضاعه، وإلقائه في البحر، والتقاط آل فرعون لموسى، ليتربى في بيت الملك عزيزاً مكرماً. وبعد ذلك تحريم المراضع عليه ليعود إلى أحضان امّه، كلّ ذلك من لطف الله تعالى وعنايته .

۲ بيان سوء الخطيئة وآثارها السيئة وعواقبها المدمرة، وتجلى ذلك فيما حل بفرعون
 و هامان و جنو دهما.

- ٣- فضيلة الرجاء تجلت في قول زوجة فرعون «قرة عين لي ولك» فقال فرعون: أما لي
   فلا. فكان موسى (ع) قرة عين لزوجة فرعون ولم يكن كذلك لفرعون.
  - ٤- أنّ وعد الله حق، وأنه تعالى لا يخلف الوعد ولا الميعاد.
  - و- بيان إنعام الله على موسى (ع) بالحكمة والعلم قبل النبوة والرسالة.
    - ٦- وجوب عدم التعصب والتسرع في الأفعال والأقوال.
  - ٧- وجوب التوبة بعد الوقوع في الزلل، وأول التوبة الاعتراف بالذنب.
- $\Lambda$  و جوب شكر النعم والتوبة عن الذنوب، فموسى شكر الله لما غفر له و تعهد لله أن V لا يقف إلى جنب مجرم أبداً.
  - ٩- شرّ مصاحبة الأحمق والغوي إذ تسبب الإسرائيلي بالمتاعب لموسى (ع).
- ١ وجوب النصح وبذل النصيحة لأهل الإيمان، فمؤمن آل فرعون نصح موسى (ع) بالخروج من المدينة.

#### المناقشة

- ١ استهلَّ عدد من الآيات الكريمة بالحروف المقطعة، أجب عن الآتي:
- أ- ابحث في القرآن الكريم عن بعض السور التي بدأت بالحروف المقطعة، وثبت هذه الحروف مع اسم كل سورة (نشاط).
  - ب- بيّن سبب تصدر هذه الحروف.
- ج- كلّ سورة افتتحت بالحروف، غالباً يُذكر فيها الانتصار للقرآن الكريم، وبيان إعجازه وعظمته، وضّح ذلك بالأدلة.
  - ٧- تحدّث عن طغيان فرعون واستكباره، ثم اذكر أدلة على هذا الطغيان.
    - ٣- هذا وعد من الله سبحانه لأم موسى، تحدّث عن ذلك.



#### المفلس في الآخرة للحفظ

قال رسول الله (ص): ﴿ أَتَدْرُونَ مَنِ الْمَفْلُسِ؟ ﴾ قالوا: الْمَفْلُسُ فَيِنَا مَنْ لا درهمَ له ولا متاع ، فقال: ( إِنَّ المفلسَ من أمتى من يأتى يوم القيامة بصلاةٍ، وصيام وزكاةٍ. ويأتى وقد شتم هذا وقذف هذا، وأكلَ مالَ هذا، وسفكَ دمَ هذا، وضربَ هذا، فيعطى هذا من حسناته ، فإنْ فَنيتْ حسناتُه قبل أن يَقضى ما عليه ، أخذ من خطاياهُم ، فطرحتْ عليه ثم طُرحَ في النار).

صدق رسول الله (ص)

# معاني الكلمات

#### الكلمة:

بضاعة . . حاجات أو أثاث . متاع:

شُتَمَ :

قذف هذا: اتهمُه بالزنا بلا بيّنة شرعية .

أهرق الدم ، وهدره ، والمراد به القتل . سفك دم هذا:

> خطاياهم: ذنوبهم .

## شرح الحديث الشريف

١ - يهتم الإسلام بتصحيح المفاهيم غير الصحيحة التي تحكم آراء الناس وأفكارهم، ذلك لأنَّ كثيراً من الناس شغلتهم الدنيا... وتصورات بعضهم تتقيد بالمنافع المادية فيها وأكثرهم غافل عن الآخرة فعندما سأل النبي (ص) الصحابة عن المفلس في عُرفهم قالوا: إنه من لا يملك درهما ولا متاعاً... فوضّح لهم الرسول (ص) أن هذا الإفلاس ينتهي أثره بانتهاء العمر ، ويمكن التخلص منه بالعمل والربح أو بمساعدة الآخرين له أو ما إلى ذلك.

أما المفلس الحقيقي فهو من أُخذت حسناته وفاء بسيئاته وأُعطيت لغيره تعويضاً لهم عن السيئات التي اقترفها بحقّهم، فضاعت منه حسناته، وقد يؤخذ من خطايا غيره فتطرح عليه.. ويكون مصيره النار.

٧- البرّ: هو الخيركله وهو عمل متكامل يتمم بعضه بعضاً. والبرّ والمنكر ضدان لا يجتمعان أبداً... وبتعبير آخر فالإيمان والإسلام لايجتمعان مع المنكر أبداً. فمن دروس هذا الحديث الشريف وعبره نفهم ذلك.. ونفهم أيضاً أن الصلاة التي قال عنها رب العزة: ﴿ اتَّلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَافَةُ إِنَ ٱلصَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرُ وَلَذِكُرُ ٱللّهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ اللّهُ العنكبوت: ٥٤ الضَّكبوت: ٥٤

هذه الصلاة لا يمكن أنْ تجتمع مع شتم المسلمين أو قذفهم.

قال تعالى : ﴿ وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمُزَةٍ لَّهُمَازَةٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أو أكل مالهم بالباطل أو سفك دمائهم.. أو ما يماثل ذلك من الذنوب والخطايا، لأن الصلاة تزكّي النفس وتطهّرها وتسهّل عليها اكتساب الأخلاق الطيبة وطرد الإخلاق الخبيثة، والصلاة تشعر الإنسان بصلته الدائمة المستمرة بالله تعالى ... وهذا الشعور يُبعد الإنسان عن الفحشاء والمنكر والعدوان خوفاً من الله تعالى أو حياءً منه.. فالصلاة إذن معراج المؤمن إلى ربّه تعالى، فهو يقف بين يديه يناجيه ويدعوه ويتضّرع إليه ويرجو رضاه بقلب خاشع مملوء بالحب لله والخوف من عقابه.. وهذه المشاعر كلّها تؤدي إلى أن يُحلّق المؤمن المصلي في جو من السمو الروحي يستعلي به على الشهوات والنزوات والمحرمات، فيجد نفسه في القمة العالية ويرى تلك المحرمات في الوادي السحيق، وهما لا يجتمعان.

فالصلاة على طرفي نقيض مع كل فُحش أو منكر... وأمّا إذا اجتمع عند المصلي، الصلاة وسوء الفحشاء والمنكر.. فصلاة مثل هذا المصلي، ليست صلاة... بل هي حركات مجردة لا ترتبط بالله ولا بالإيمان ولا بأدنى شروط الصلاة التي أرادها الله...

قال (ص): (ان الله لا ينظر إلى أجسادكم ولا إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم). وقال (ص) أيضاً في حديث آخر: (إنّما الأعمال بالنيات وإنّما لكلّ امرئ ما نوى).

فالله سبحانه يحاسب على ما في القلب ولا تهمه المظاهر الكاذبة ، فالمظاهر قد تخدع البشر حيناً من الزمن لكنها عند الله مكشوفة و معروفة ، قال (ص): (أولُ ما يُحاسب عليه العبد يوم القيامة الصلاة . فإن صلحت صلح سائر عمله ، وإن فسدت فسد سائر عمله ) .

تلك هي منزلة الصلاة.. فهي مقياس إيمان الفرد. وحسن إيمانه يؤدي إلى حسن سلوكه، فالصلاة إيمان وتطبيق وليست مجرد حركات، ومن هنا وصفت بأنها عمود الدين، قال (ص): (الصلاة عمود الدين من أقامها أقام الدين ومن تركها فقد هدم الدين).

والصيام أيضاً .. برٌّ وعبادة.. ويجب أن يتجّرد الصائم عن المعاصي والذنوب.. وأن يبتعد عن أي منكر كان، وإلّا كان الصيام مجرّد جوع وعطش ولا علاقة له بالعبادة.. قال (ص): (كم من صائم ليس له من صيامه إلّا الجوع والعطش) وهكذا، فالصيام مع المنكر كالهما: إفلاسٌ وتعب دونما مثوبة أو جزاء.

والزكاة حالها كحال الصلاة والصيام.. قال (ص): (من أدى الزكاة مؤتجراً فله أجره) ومعنى مؤتجراً فله اجره: يطلب الأجر من الله تعالى... فلا أجر في الزكاة مع المنكر.

فيحرم بذلك أكل أموال الناس بالباطل فهو أثمٌ وذنب عظيم... وعدم صون اللسان وعدم السيطرة على زمامه، وإعماله في الطعن والتعريض والشتم والقذف بالمسلمين وأعراضهم، وعدم ردعه عن الغيبة والنميمة والكذب والبذيء من القول... ذلك كلُّه يعني: مجافاة الإيمان والخلق الإسلامي، ومعناه الإفلاس.

قال (ص): (ليس المسلمُ بطعّانِ ولا لعّانِ ولا فاحشٍ ولا بذيء) وقال أيضاً (سبابُ المسلم فسوق ، وقتاله كفر).

فليس من الإسلام في شيء قذف المسلمين... فالمؤمن يحفظ لسانه من الزيغ والزلل. ويأبى عليه إيمانه الإنحدار لمثل هذه الهوّة، قال (ص) في بعض حديثه. (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت).

ومن كبائر الذنوب قتل النفس، قال (ص): (الكبائر: الإِشراك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس، واليمين الغموس).

فالمفلس إذن... مفلس الدرجات العُلى في الدار الأخرى، الذي أضاع أعماله في الدنيا، من صلاة وصيام وزكاة وغيرها من طيب الفعل وبرّ العمل، لأنه جاء بالمنكر مع البرّ.

فسبَّ هذا ورمى هذا بالزنى وأكل مال هذا بغير رضاه. وبغير حقَّ وأهرق دم هذا، وضرب ذلك، فيعطي كل واحد من هؤلاء حقَّهُ من حسناته. بأخذ غرمائه لها قبل أن يقضي ما عليه من التبعات فإن انتهت حسناته ، أخذ من ذنوبهم فطرحت عليه. ثم طُرِح في النار . . . وهذا إفلاسٌ مابعده من إفلاس .

# أهم ما يُرشد إليهِ الحديث

- ١- الصلاة والصوم والزكاة.. أركان مهمة في الإسلام ، وفي أدائها ، على وجوهها المطلوبة. يكون المسلم قد نهض بعمل من أجل الأعمال التي تُصِلح مسار حياته كلها.
- ٢- لا يجتمع البرُّ والمنكر عند المسلم في آن واحد ، فأما هذا وأما ذاك . وإن اجتمعا ،
   فهذا هو الإفلاس يوم القيامة . . فلو كان العمل الطيب مؤثراً في المسلم لدفعه
   بعيداً عن المنكر .
- ٣- المظاهر وحدها الاتكفي، فيجب أن تقترن بالإيمان المؤثّر في قول المرء المسلم
   وفعله. والأعمال بالنيات الا بالحركات... فالله سبحانه التخفي عليه خافية.
- اللسان أداة بناء عند المؤمنين . وله تأثير عظيم في الإصلاح لأنه يأتي بالطيب والثناء من القول وبعكسه عند الفاسق ، فهو أداة هدم وقذف وشتم وتفريق وغيبة ونميمة .
- استنكر الحديث الشريف بقوة أكل أموال الناس بالباطل وقتل النفس.. وحذًر من
   أن فاعلهما مآله الخسران والإفلاس... والنار مآواه يوم القيامة.
- ٦- يريد الحديث من المسلم معاملة الناس بالحسنى كما قال (ص): (الدين المعاملة) ، أي التعامل الحَسن مع المسلمين.
  - المناقشة ١ مَن المفلس في نظر الناس ؟ و مَن المفلس في نظر الإسلام ؟
    - ٢ ماجزاء الذين يؤدون حقَّ الله ، ولايؤدون حقوق عباده ؟
  - ٣- ما سبب الإِفلاس الذي يصيب بعض الناس الذين يؤدون العبادات ؟
    - ٤ كيف يحافظ المسلم على أعماله من الضياع؟



# نبي الله إسحاق (ع)

#### قال تعالى:

﴿ وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ وَبَكَرُكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَ وَمِن ذُرِّيَتِهِمَا مُحْسِنُ وَبَكَرُكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَقَ وَمِن ذُرِّيَتِهِمَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، مُبِينُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

الصافات ١١٢-١١٣

كان نبي الله ابراهيم (ع) قد تزوج من ابنة عمه (ساره) ولم ينجب منها. حتى هرِم وشاخ وكذلك زوجته ساره، ولذا فقد تزوج من السيدة هاجر وأنجب منها ولده إسماعيل (ع).

ولقد تمنى إبراهيم (ع) وتمنّت ساره لو يكون لهما ولد، إلّا أنّ الله سبحانه وتعالى لم يشأ ذلك حتى بلغ إبراهيم (ع) المائة والعشرين من عمره الشريف وقد قالت ساره لإبراهيم (ع): (قد كبرت، فلو دعوت الله أن يرزقك ولداً تقرُّ أعيننا به، فإن الله اتخذك خليلاً وهو مجيبٌ لدعوتك).

فسأل إبراهيم (ع) ربَّه أن يرزقه غلاماً عليماً ، وبشرته الملائكة بما قاله تعالى : ﴿ قَالُواْ الْمَالِ اللهِ الم

لقد بشرت الملائكة إبراهيم (ع) بابنه إسحاق (ع) وكانت امرأته ساره واقفة في إحدى زوايا البيت وسمعت البشرى، وضحكت تعجباً إذ إنها لم تكن تتوقع أن تنجب وقد صار زوجها شيخاً طاعناً في السنّ، فيما كانت هي أيضاً قد كبرت وشاخت

وصارت عاقراً وعمرها قد تجاوز التسعين، لكن ملائكة الله سبحانه قالت لها: ﴿ قَالُواْ الله سبحانه قالت لها: ﴿ قَالُواْ الْعَجْبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَنْهُ، عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ، حَمِيدٌ مَجِيدٌ مَنْ اللَّهِ وَبَركَنْهُ، عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ، حَمِيدٌ مَجِيدٌ اللَّهِ وقد كانت البشرى أنّ الوليد سيكون نبياً ومن الصالحين: ﴿ وَبَشَرْنَهُ بِإِسْحَقَ بَبِيًّا مِنَ الصَّلِحِينَ السَّا اللهِ الله على :

﴿ وَأَمْرَأَتُهُۥ فَآيِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرُنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا لَتُ يَوَيُلَتَى ءَأَلِهُ وَأَمْرَأَتُهُۥ فَآيِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرُنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ فَا لَا يَعْلِي مَا لَكُ وَاللَّهِ لَا يَعْلِي مَنْ أَمْرِ ٱللَّهِ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ فَا قَالُوا اللَّهِ مَا لَكُو اللَّهِ مَعْدَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ فَا لَا اللَّهِ مَا لَكُو اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُو اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

هود ۷۱-۷۳

وولِد اسحاق (ع) الأبنُ المُنتظر لنبي الله ابراهيم (ع) وزوجته سارة وكان غلاماً عليماً ونبياً، وهنا جاء تنبيه الملائكة لها ﴿ أَتَعَجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ وهو الذي لا يعجزه شيء والقادر على إجراء الأمور على خلاف العادة إذا اقتضت الحكمة ذلك وقد شمل الله تعالى إبراهيم وأهل بيته بلطفه ورحمته وعنايته بما أخلصوا له في أقوالهم وأعمالهم وهذه البشارة هي من رحمة الله وفضله وبركته عليهم.

وبذلك علمت سارة بأن الله يرحم من يشاء. هذه القصة تعطينا عبرة وموعظة بإن لا نيأس من رحمة الله مهما تأخرت الاستجابة للدعاء.

#### المناقشة

- ١- كم زوجة لنبي الله إبراهيم (ع)؟
- ٧ مَنْ الذي بشّر إبراهيم (ع) بإسحاق (ع)؟
  - ٣- ما عمرُ سارة عندما ولدت إسحاق (ع)؟
- ٤ هل ييأس المؤمن من رحمة الله في أوقات الشدة، ولماذا؟



# العمل في النظام الاقتصادي الإسلامي

# أ- أهمية العمل في الإسلام:

لكي ندرك أهمية العمل في الإسلام، وحقيقة نظرته إليه، لابد من المقارنة بين نظرة الإسلام إلى العمل ونظرة العصور التي سبقت مجيئه.

# العمل قبل الإسلام

كان قسم من العرب في العصر الذي سبق الإسلام يعيشون في مدن وقرى عامرة ، كانوا يحترفون الزراعة وتربية الحيوانات ، ويصنعون ما يحتاجون إليه من أدوات وأنسجة وأسلحة . كما كانت فئة منهم تعمل بالتجارة ، من هؤلاء عرب اليمن ، وعرب الشام والعراق ، وعرب الخليج .

وهم صيادون وغواصون لاستخراج اللؤلؤ، أما أهل مكة، وهي أمّ القرى، فهم تجار، وأهلُ يشرب زرّاع. وكانت التجاره تدرُّ على أهلِ مكة أرباحاً طائلة، إذ كانت قوافلهم هي الواسطة بين الشرق والغرب، وهم نقلة البضائع بين بحر العرب جنوباً وموانئ البحر المتوسط شمالاً، وعرب شمال الجزيرة واسطة لنقل البضائع من موانئ الخليج العربي إلى موانئ البحر المتوسط.

وكان القسم الآخر بدواً، وهم العرب الذين يعيشون في أواسط الجزيرة، ويعيشون على الرعى والصيد، ويفرضون الأتاوات على القوافل المارة بمضاربهم.

وقد ظل البدو (الأعراب) قبل الإسلام يحتقرون الحرف، فأطلقوا على أعمال الزراعة والصناعة وحرفها اسم (المهن). وكلمة (امتهن) تعنى: ذل، لأنها من مادة المهانة.

ولما كانت التجارة وفيرة الربح، تكونت لدى التجار آراء شبيهة بهذه.

فقد أصبح العمل عندهم يعني المهانة وابتذال النفس. فالرجل منهم لا يقوم لعمله، فضلاً عن خدمة غيره، وهو يستنكف الخدمة لنفسه أو لغيره، إذ كان لهم من الخدم والعبيد والإماء ما يكفيهم كل عمل. فالسيد المحترم - في عُرفِهم - من عاش آمراً ناهياً، فارغاً عاطلاً يخدمه غيره من رعاة إبله ورعاة شياهه والصنّاع من عبيده وخدمه. ومن هنا نتبين منزلة العمل والعمال في المجتمع الذي يسوده التجار، والمجتمع الذي يعيش فيه البدو، مثل مجتمع مكة، أو القبائل التي تسكن الصحراء، بل قد نذهب الى أبعد من ذلك، فأهل المدن والقرى ممن يحترفون الزراعة محتقرون في رأيهم، فقد كانت قريش - أو بعضها في الأقل - تحتقر أهل المدينة لانهم زرّاع.

# العمل في الإسلام

جاء الإسلام رحمة للعالمين، جاء لإزالة كل التناقضات التي تنخر في جسم المجتمع: جاء لينصف الفقراء من الأغنياء وينصف الأغنياء من أنفسهم. جاء ليعيد للإنسان قيمته، ويحفظُ له كرامته، ويعطي كلّ ذي حقّ حقّه، ويحفظُ للناسِ أشياءهم أن يبخسها باخس. وكانت أوّل مبادئ الإسلام أنَّ الله خالق كلَّ شيء. مدَّ للإنسان مائدته: هذه الأرض وما عليها من زرع وأحراش وغابات، وما يجري عليها من أنهار، وما يتفجر فيها من عيون، وما في باطنها من كنوز، وما يُنزله من السماء من ماء يحيي به الأرض الميتة، وما في الأنهار والبحيرات والبحار من لحم طريّ وحلية .. هذه المائدة خلقها الله تعالى للناس كافة... وجعل وسيلتهم إلى اكتساب ما يريدون هو العمل. العمل الصالح الشريف، العمل الذي لا ضرار.

هكذا رفع الإسلام شأن العمل، وأعلى منزلته، ورفع منزلة الإنسان العامل، بل جعل العمل الصالح مقياساً للتفاضل بين الناس، ولم يفرق بين العمل الذي هو فريضة عبادة، والعمل الذي هو وسيلة معيشة ورزق. وقد أجاب عن السؤال الدائم الذي يدور في خلد الإنسان: ما سبب وجودي على الأرض؟! فقال تعالى:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ الدَارِياتِ: ٥٦

والعبادة - كما قدمنا في فصول سابقة - فيها الفرائض التي أوجبها الله تعالى لإصلاح النفس البشرية والمجتمع الإنساني، وفيها إعمار الأرض:

﴿ هُو أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ هود: ٦١

فالعملُ هو سرُّ وجود الإنسان على هذه الأرض.

# العمل في النصوص الإسلامية

ورد في القرآن الكريم آيات كثيرة تتضمن أحكاماً شاملة للعمل وتقديره. فهو بحق ثورة اجتماعية على العصر، بل على العصور التي سبقته، قال تعالى:

﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّه التوية: ١٠٥

إنّه يأمر بالعمل، وأنَّ الله ورسوله والمؤمنين ينتظرون رؤية العمل. هذا العمل هو كلّ ما لإنسان، قال تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ اللَّهِ مَا سَعَىٰ اللَّهِ النجم: ٣٩-٤٠

فالعمل وحده هو مايميز الإنسان من سواه، ويفضله على سائر خلق الله.

والعمل - في نظر القرآن الكريم- نعمة ، قال تعالى:

﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ۖ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ١٠٥ ﴾ يس: ٣٥

وهل يكون شكر النعمة بغير حفظها والمداومة عليها؟! وأجر العمل محفوظ لا يضيع. وهل أصدق من قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ اللَّهِ الكهف ٢٠٠ وهل أصدق من قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وأجر العمل الحسن سعادة في الدنيا وثواب في الآخرة، إنّ ما أجمله القرآن الكريم فصّله الرسول (ص)، فقال: (إنّ أشرف الكسب كسبُ الرجل من يده). والعمل في سبيل الرزق مثل العمل الصادق في عبادة الله. قال رسول الله (ص): (من أمسى كالاً من عمل يده أمسى مغفوراً له)، بل إنّ العمل في سبيل الرزق مقدم على العبادة غير الواجبة (ليست العبادة عندنا أن تصفّ قدميك وغيرك يقوّت لك، ولكن ابدأ برغيفيك فاحرزهما ثم تعبّد).

# ب- العمل حقّ للجميع وواجبٌ على الجميع:

حثُ الإسلام على العمل، كما رأينا، وحارب البطالة. ومن المعروف أن أكثرية الكادحين لا يجدون وسيلة للامتلاك غير العمل. فهم لا يعتمدون على إرث أو هبة. وقد كره لهم الإسلام التواكل، وفضًل العاملين على القاعدين، حتى أموال الدولة، فقد حجبها عن الغني المقتدر، كما حجبها عن القوي الممتنع عن العمل. وقد جعل العمل حفظاً للكرامة الإنسانية من ذلً السؤال.

إنّ جعلَ العمل حقّ للجميع، إنّما هو تشريعٌ لصالح الطبقات الكادحة، ووجوبه على الجميع إنما هو منع للكسالي من استمرار كسلهم وتواكلهم، قال رسول الله (ص):

(إِنَّ الله يُحبُّ العبد المحترف، ويكره العبد البطَّال). إِنَّ أحبّ شيء للمسلم هو حبُّ الله له ورضوانه عنه، وأخشى ما يخشاه المسلم كُره الله له، وغضبه عليه. والسرّ في حبُّ الله تعالى وكرهه هو حفظ كرامة الإنسان من إراقة ماء الوجه، وذلّ السؤال. قال رسول الله (ص): (لأن يأخذ أحدكم حبله ثم يأتي الجبل فيأتي بحزمة من حطب على ظهره فيبيعها فيكفّ الله بها وجهه، خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه).

روي عن أنس (رض) أنَّ رجلاً من الأنصار أتى النبي (ص) فسأله، فقال له: أما في بيتك شيء؟ قال: بلى، حلس (كساءٌ غليظ) نلبس بعضه، وقعب (إناء) نشرب فيه الماء، قال: شيء؟ قال: بلى، حلس (كساءٌ غليظ) نلبس بعضه، وقعب (إناء) نشرب فيه الماء، قال: ائتني بهما. فأتاه بهما. فأخذهما رسول الله (ص) بيده وقال: من يشتري هذين: قال رجل أنا آخذهما بدرهمين، أنا آخذهما بدرهمين، فقال (ص): من يزيد في ثمنهما: فقال رجل: أنا آخذهما بدرهمين، فأعطاهما إياه، وأخذ الدرهمين فأعطاهما الأنصاري، وقال اشتر باحدهما طعاماً فانبذه إلى أهلك، واشتر بالآخر قدوماً فائتني به، فأتاه به، فشدَّ فيه رسول الله (ص) عوداً بيده، ثم قال: إذهب فاحتطب و بع، ولا أرينك خمسة عشر يوماً ففعل، فجاءه بعد وقد أصاب عشرة دراهم، فاشترى ببعضها ثوباً وببعضها طعاماً، فقال رسول الله (ص): (هذا خيرٌ لك من أن دراهم، فاشترى ببعضها ثوباً وببعضها طعاماً، فقال رسول الله (ص): (هذا خيرٌ لك من أن تجيء والمسألة (أي سؤال الناس) نكتة في وجهك يوم القيامة).

والإسلام - وقد أوجب الكسب عن طريق مشروع- فقطعَ الطريق على الذين يأكلون أموال الناس بالباطل عن طريق الربا والاحتكار والغش وبخس الناس أشياءهم وتوعدهم عذاباً عظيماً.

والقرآن الكريم يعطي من عِبره العظيمة ما يجعل العمل واجباً على كلِّ إنسان، فهؤلاء أنبياء الله ورسله وهم صفوة خلق الله كانوا يأكلون من كدِّ أيديهم، ويسعون في الأرض طلباً للرزق، فقد كان نوح (ع) نجاراً، وكان إبراهيم (ع) نجاراً كذلك، وكان داود (ع) – على غناه – حداداً يصنع الدروع السابغة، وكان زكرياً نجاراً، ويونس صياداً، وكل الأنبياء رعوا الغنم. رعى موسى (ع) غنم شعيب، وتعلمون من السيرة الشريفة أنّ الرسول محمداً (ص) عمل بالتجارة.

إنَّ تنوع الأعمال والقائمين عليها يوفر لنا مستلزمات الحياة الكريمة.

فلو امتنع الفلاح مثلاً عن الزراعة لم نجد مانأكله وكذلك جميع الحرف والأعمال فالنجار يهييء لنا مستلزمات السكن من الأثاث وكذلك الحداد وعامل البناء وغيرهم كعامل النظافة جميعهم يتفضلون علينا وجميعهم موضع فخر واعتزاز، لأنهم سعوا إلى كسب رزقهم بشرف ومثابرة وحفظوا كرامتهم بالعمل.

## ج- توفير فرص العمل من واجبات الدولة في الإسلام:

إن الإسلام يهيئ الفرص لكل الأفراد على وفق مبدأ تكافؤ الفرص، فالناس متساوون في الحقوق والواجبات، وفي تهيئة الفرص المتعادلة لكلّ أبناء الأمة العاملين، ويذلّل لهم سبل الحصول على العمل، ويعطي لكلّ مجتهد جزاء اجتهاده من ثمرات الحياة، ويفسح المجال أمامهم للمنافسة، والعمل على التفوق، كما يتيح لهم فرصاً متكافئة في الثقافة والمال والمتاع.

ويؤكد الإسلام وجوب رعاية الدولة للمرافق التي تحت يدها، وفي توزيعها الأرض على القادرين على إعمارها وإستثمارها، وفي جعل المرافق العامة ملكية عامة لا يجوز لأحد الاختصاص بها، فالناس شركاء في النار والماء والكلأ والملح وسواها.. وفي إنشائها المصانع والاستثمارات المتعددة، وأهم من ذلك كله في منع اكتناز المال، ووجوب تشغيله وتوفير العمل لطالبيه، في كل ذلك ما يضمن توفير العمل لجميع المواطنين، فاذا لم تستطع الدولة توفير ذلك. أو أن مؤسساتها لم تف بتشغيل كل العاملين. وجب على الناس عدم التكاسل والركون إلى البطالة بل وجب عليهم السعي إلى الأعمال الحرفية وإلى أي عمل مهما كان يسيراً ليحفظ الكرامة بعيداً عن ذَلَ السؤال، كما يجب على الدولة – عندئذ – إعالة العاطلين من بيت مال المسلمين.

#### د- المساواة بين الرجل والمرأة في حقوق العمل وواجباته:

قرر الإسلام المساواة بين الرجل والمرأة في حقّ العمل وواجباته، وفي أحكام علاقات العمل وأجوره بما تقتضيه العدالة الإجتماعية، وكرامة الإنسان وطبيعة المرأة والرجل الجسمية والنفسية.

قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ، حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ إَخْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّ ﴾ النحل: ٩٧

وقال سبحانه:

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُوأٌ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْنَسَبْنَ ﴿ إِلَّهِ ٢٢ النساء ٢٢

وهذا التوازن الذي قرره الإسلام بين حقوق المرأة وواجباتها إنّما هو هدم لما كان في الجاهلية من إلقاء أعباء ثقيلة من الواجبات والتكاليف على المرأة، في ذلك يقول عزّ من قائل:

﴿ لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَدِمِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى ۗ ١٩٥ ﴾ أل عمران: ١٩٥

فالمرأة والرجل متساويان في الواجبات والحقوق وهما كذلك متساويان أمام القانون، وفي الحقوق المدنية، وفي حقِّ التعليم والثقافة، وفي حقِّ العمل وإدارة الوظائف والأعمال التي تتناسب وطبيعة جسمها، وحفظ كرامتها، وصيانتها من الابتذال.

## ه- واجبات العمال وحقوقهم:

العامل: هو كل من أدى عملاً شريفاً لقاء أجرٍ معين. قال تعالى في قصة سيدنا الخضر مع موسى (ع):

﴿ فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴿ الله الله الله (ص): ( من استأجر أجيراً فليسمِّ له أجرته).

وقد ثبت انه (ص) استأجر دليلاً للطريق، وحادياً للركائب.

هذه النصوص تثبت جواز الإجارة للقيام بالعمل.

والأجير - في الفقه الإسلامي - واحد من اثنين: أجير خاص، وأجير مشترك، ولاثالث لهما. فالأجير الخاص: من يقف وقته وجهده على صاحب عملٍ واحد أيّا كان مركزه، فقد يكون فرداً أو جماعة أو هيأة أو سلطة عامة.

والأجير المشترك: من يعرض مهارته وعمله أو خدماته على من يطلبها، وفي وسعِ الأجير المشترك أن يكون في خدمة جهات متعددة في وقت واحد كالخياط والحلاق والسائق وسواهم.

والعامل، سواء أكان أجيراً خاصاً أم مشتركاً، عليه واجبات وله حقوق. فمن واجبات العامل:

١- أن يتقن عمله، وأن ينشط في أدائه. جاء في الحديث الشريف: (أنَّ الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه).

٢- يُسأُل العامل عن كل تقصير أو إهمال. قال تعالى:

﴿ وَلَتُسْتَكُنَّ عَمَّا كُنتُهُ تَعَمَّلُونَ ﴿ النحل ٩٣ ﴾ النحل ٩٣

وفي ذلك وضع المسؤولية على عاتق المسؤول، وقد قال رسول الله (ص): (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته). فالعامل مسؤول عن كل تقصير أو إهمال أو خيانة لأمانة العمل. أمّا الضرر الخارج عن إرادة العامل فهو غير مسؤول عنه.

٣- أن يكون العامل أميناً: قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ اللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ الله عَلَمُونَ الله عَلَمُونَ الله النفال: ٢٧

فالعمل أمانة في عنق العامل. وكذلك الآلات والأجهزة التي يعمل بها. ومثل ذلك إفشاء أسرار العمل الواجب صونها. ومن ذلك الانتاج على نحو يخالف المواصفات، لأنّ فيه ضرراً بالمعمل وسمعته وسمعة العاملين.

- ٤- ألّا يشتغل العامل بعمل يضر بعمله الأول: ويرى بعض الفقهاء أنّ العامل إذا اشتغل بعمل يضر بعمله سقطت أجرة عمله. مثل أن يجاز من عمله ليعمل عملاً آخر، أو أن يعمل نهاراً. ثم يعمل مساءً مما يقلل من انتاجيته في عمله.
- ٥- أن يتعاون العامل ورئيسه في العمل وذلك بتقديم النصح اللازم لرفع الانتاج أو تحسينه
   أو صيانة الآلة. وقد روي أنَّ الرسول (ص) قال: (الدين النصيحة).

إنّ الاستهانة بالوقت، والتباطؤ في العمل، والتمتع بالإِجازات بغير حق فيما لا يعود بالنفع على العامل والمعمل، كل هذه أمور مسؤول عنها العامل.

#### حقوق العمال

١ - حقّ العامل في الأجر لكلِّ عامل أجر، قال تعالى:

﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَنَتُ مِّمَا عَمِلُوا ۗ وَلِيُوَفِّيَهُمْ أَعْمَلُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِلَّ الْحقاف ١٩

فليس في الإسلام سخرة، ولا فيه عمل من غير أجر، اللهم إلا إذا تطوع العامل للعمل من أجل الثواب، قال رسول الله (ص): الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله، و أحسبه كالقائم لا يفتر، وكالصائم الذي لا يفطر).

- ٢- تحريم القسامة: حرَّم الإسلام مقاسمة العامل شيئاً من أجره نظير تقديمه العمل. قال الرسول الكريم (ص): (إيّاكم والقسامة). قلنا وما القسامة؟ قال: (الرجل يكون على طائفة من الناس فيأخذ من حظِّ هذا وحظٍّ هذا..).
- ٣- يُعطى العامل أجره بحسب ما بين العامل والجهة التي يعمل لها من عقد، يومياً أو أسبوعياً أو شهرياً. ولا يجوز تأخير الأجر أو حبسه عن العامل. قال رسول الله (ص):
   (أعطوا الأجير أجره قبل أن يجفّ عرقه).
- ٤- كفاية الأجر: يوجب الإسلام أن يكون الأجر من الكفاية حتى يسع مطالب العامل الأساسية المعقولة، بما يعيله ويعيل أهله. وهذا لا يمنع من أن يكون الأجر مكافئاً للعمل الذي يؤديه العامل. استمعوا إلى هذه الحادثة:

شكا رجل خادمه إلى عمر بن الخطاب (رض). فلم ينكر الخادم وإنما اعتذر بعدم كفاية ما يأخذه، وبجشع صاحبه الذي يضن عليه بالأجر الكافي. فأقسم عمر بن الخطاب (رض) ليقطعن يد السيد إذا عاد الخادم إلى السرقة، وأمر أن يعطيه ما يكفيه.

- حق العامل في الحفاظ على كرامته ألا تهان بالكلام الخشن أو الضرب أو التهديد، أو الامتهان.
- ٦- حقّ للعامل تقديم الشكوى والتقاضي: العامل مشمول بالضمان الاجتماعي، والدولة
   الإسلامية تضمن له.

واليوم يحق للدولة أن تُشرع القوانين لتحديد ساعات العمل، وفرض الأجر المناسب، والزيادة المشجعة على العمل، والمكافآت عن الاتقان والابداع والتفوق، وبناء دور الصحة للعمال إلى جانب كلّ مصنع أو مزرعة. وضمان تعليم أبنائهم، ومعالجتهم وأسرهم، وفرض الفحص الطبي الدوري لمن يعملون في الأعمال الخطرة، وتغذيتهم ببعض الأغذية مجاناً حفاظاً على صحتهم، مثل الحليب الذي يقدم إلى العاملين في أفران صهر المعادن وسباكتها.. وغير هذا من التشريعات التي تتفق وروح العدالة التي جاء بها الإسلام.

#### المناقشة

- ١- أمر الله تعالى بالعمل وكذلك رسول الله (ص)، استشهد بآية تحت على العمل،
   وحادثة تبين حت رسول الله (ص) على العمل أو حديث شريف؟
  - ٧- ما الذي يضمنه لنا تنوع الأعمال والحرف؟
- ٣- أوجب الله تعالى الكسب الحلال، فقطع الطريق على الذين يكسبون المال بالباطل
   والحرام، بين طرق الكسب المحرمة.
  - ٤ عدد واجبات العمال فقط.
    - ٥- عدد حقوق العمال.
  - ٦- أنبياء الله وصفوته كانوا يأكلون من كدِّ أيديهم، استشهد على ذلك.



### المؤمنون إخوة

لما أشرق فجر الإسلام بأنواره على البشرية استطاع بمبادئه السامية أن يجعل من أمة المسلمين خير أمة أخرجت للناس، فأحل الإيمان محل الكفر، والنظام محل الفوضى، والسلام محل الحرب، والعفو محل الانتقام، والتآخي محل الفرقة، وراح النبيّ (ص) يبني وينشئ أمة يسودها النظام، ومما سعى إليه رسول الله (ص) وركّز من مبدأ المؤاخاة بأسلوب فريد، حتى جعل أواصر العقيدة أقوى من أواصر النسب، ووشائج الإيمان تسمو على وشائح القبيلة والقومية، وغدا المسلمون أمة واحدة مرصوصة الصف لا تفرقهم النعرات والفوارق، قال تعالى:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأَنتَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ ٱصَّرَمَكُمْ عِندَ ٱللّهِ الْفَصَالُمُ عِندَ ٱللّهِ الْفَصَالُمُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللّهِ المحرات: ١٣

فقد جهد الإسلام في تعزيز التآخي الروحي وحماه من أنواع الفرقة والانقسام بما شرَّعه من دستور الروابط الاجتماعية في نظامه الخالد من ذلك أنه ألّف ما بين القلوب، ووحد ما بين المشاعر والعواطف، وعقد أواصر الإِخاء بين المسلمين. قال تعالى:

﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُم اَعْدَاءَ فَأَلَفَ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ اللّهَ عَلَى اللّهُ بَيْنَ اللّهُ بَيْنَ ٱللّهُ مَنْ النّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كُذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ عَلَيْكُمْ فَهَنّا حُونَ اللّهُ الله عمران ١٠٣

فآخي بين المسلمين ورفع شعار الأخوّة العامة بين الأبيض والأسود، الغني والفقير،

إذ آخى رسول الله (ص) بين المسلمين مرتين، فمرة بين المهاجرين خاصة، وأخرى بين المهاجرين والأنصار في المدينة وذلك ليُذهب عنهم وحشة الغربة ويشد بعضهم أزر بعض وليزرع فيهم قيم الأخوّة، حتى أنهم كانوا يتوارثون بعد الممات دون ذوي الأرحام، فلما عزّ الإسلام واجتمع الشمل وذهبت الوحشة أنزل الله سبحانه قوله تعالى:

﴿ وَأُولُواْ الْأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أُولَى بِبَعْضِ فِي كِنَبِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ وَالْ اللَّهُ عَلَيْمٌ ﴿ وَالْ اللَّهُ اللّ

﴿ وَإِن طَآبِهِ عَنَ الْمُؤْمِنِينَ اَقَنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ الَّتِي وَإِن طَآبِهِ عَنَى اَلْمُؤْمِنِينَ اَقْنَتِلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ تَبْغِى حَقَى تَفِي عَلَى اللّهُ يُعِبُ المُقْسِطِينَ لَمَ عَلَى اللّهُ لَعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللّهُ لَعَدْلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ اللّهُ لَعَدْلِ وَأَقْسِطُينَ اللّهُ لَعَدْلُوا اللّهُ لَعَدْلُوا اللّهُ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ اللّهُ المحرات: ٩ - ١٠

وهذه الآية نزلت في جمع من الأنصار كان بينهما قتال بالأيدي.

والخطاب في هذه الآية عام لكلّ الأمة الإسلامية المؤمنة وقد أمرهم الله فيها بأوامر لو اتبعوها كما أمرهم الباري عزَّ وجل، لسعدوا جميعاً ولما قامت بينهم الحروب الطاحنة التي يذهب ضحيتها الألوف المؤلفة والأمر الأول هو أن يُصلح المؤمنون بين الفريقين. وقد أكّد الإسلام الإصلاح وبيّن أهميته قوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمُّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ المحرات: ١٠ وقال (ص): ((ألا أخبركم بأفضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة، إصلاح ذات البين وفساد ذات البين هي الحالقة )).

وذلك لأن الإصلاح يؤدي إلى علاج كثير من الممارسات الخاطئة التي تفكّك أواصر الإخاء وتستأصل الوئام.

إنّ الأخوّة التي أشارت إليها الآية الكريمة هي أخوّة منتجة ، تترتب عليها آثار عملية بالفعل فيستشعر المؤمن جدواها وفعاليتها إذ جعل مسؤولية الصلح بين المؤمنين ناشئة عن الأخوُّة الإيمانية فما يربط الفئتين المتقاتلتين والمصلحين هو أخوّة الإيمان، لأنه عنصر أساس من عناصر التماسك والتفاهم فيبعدهم عن التنازع والتخاصم ويبعث على الاستقرار النفسي ويمنحهم الشعور بالأمن والطمأنينة.

والشعور بالإخاء هو الشعور بوحدة النسب نسب الإيمان، والعقيدة، نسب السماء، لا نسب الأرض، فالمرء بإخوة الإيمان كثير وعزيز بإخوانه فيتألم إذا تألموا ويفرح إذا فرحوا، وهذا ما يسمى بـ (المشاركة الوجدانية) فتسعد النفوس وتهنأ بها فلا خوف ولا قلق ولا اكتئاب ولا حسد ولا حقد كل ذلك بفضل دستور الشريعة في كتاب الله وسنة نبيه الكريم (ص).

#### قال تعالى:

﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوى ۗ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٢

مقراً لمبدأ التعاون فيما بينهم ، وقوله تعالى:

﴿ وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاَذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعَدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ﴿ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَاحُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كُذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ وَ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ آلَ عَمِران: ١٠٣

فقد ذكر الباري عزَّ وجلَّ المؤمنين بنعمة الإِخاء التي قلبت حياتهم الاجتماعية رأساً على عقب ونقلتهم من حالة الكفر والعداء إلى حالة الإيمان والإِخاء وشبَّه رسول الله (ص) المؤمنين بالجسد الواحد فقال (ص): (مثل المؤمنين في توادّهم وتراحُمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسَّهر والحُمّى).

كما بين رسولنا الكريم حقَّ الأخ على أخيه وواجبه تجاهه في أحاديث كثيرة منها: قوله (ص): (المسلمُ أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه).

وقال أيضا (ص) : ( لا تباغضوا ولا تحاسدوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانا ولا يحلُّ لمسلم أنْ يهجر أخاه فوق ثلاث ).

فالمقياس الصحيح للأخوَّة هو ذاك المستند إلى الحقوق المتقابلة ، فكل إخلال بها سوف ينعكس سلباً على رابطة الإخاء وتحقيق علاقة غير سليمة بين الطرفين تؤدي إلى القطيعة والجفاء، قال رسول الله (ص): (حقّ المسلم على المسلم خمس: ردّ السلام، وعيادة المريض وإتباع الجنائز وإجابة الدعوة، وتسميت العاطس).

وقال رسول الله (ص): (من نَفّسَ عن أخيه كُربة من كُرب الدنيا نفس الله عنه كُربة من كرب الآخرة) وقوله (ص):

(الله عزَّ وجلَّ في عون العبد ما كان العبد في عونِ أخيه).

وذكر الإمام زين العابدين (ع) حقَّ الأخ في رسالة الحقوق فقال:

(وحقُّ أخيك أن تعلم أنه يدُك التي تبسطها ، وظهرك الذي تلتجئ إليه ، وعزّك الذي تعتمد عليه ، وقوتك التي تصول بها ، فلا تتخذه سلاحاً على معصية الله ولا عدة للظلم لخلق الله ولا تدع نصرته على نفسه ، ومعونته على عدوه والحول بينه وبين شياطينه وتأدية النصيحة إليه والإقبال عليه في الله ، فإن انقاد لربّه وأحسن الإجابة له ، وإلّا فليكن الله آثر عندك وأكرم عليك منه ) . فيكون سندك في الحقّ وكذلك تكون أنت له ، وتعينه على نفسه الأمّارة بالسوء وتنصحه وتعتمد عليه في الشدة .

فوجب الحبّ في الله والبغض في الله فقد قال (ص): يقول الله تعالى (أين المتحابون بجلالي اليوم أظلّهم في ظلّى يوم لا ظلّ إلّا ظلّى) (حديث قدسي).

فحبّ المؤمن لأخيه المؤمن في الله من كمال الإيمان.

كما وجب على المؤمن أن يستشعر حال أخيه ويجعله بمنزلة النفس فيحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه فقال (ص): ( لا يؤمن أحدكم حتى يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه ).

فمن آثار الإيمان وحبّ الله هو الحبُّ في الله وحبّ أهل الإيمان وبغض الانحراف وأهله، وفي التزام ما أمر به (ص) في هذا الحديث تطهير للنفس الأمّارة بالسوء وتخليصها من حبّ الذات مما يجعلها تسمو روحياً.

قال الإمام الصادق (ع): لا يبلغ أحدكم حقيقة الإيمان حتى يُحبَّ أبعد الخلق منه في الله، ويبغض أقرب الخلق منه في الله.

### واجبات الأخوة

- الحقوق الستة المعروفة المذكورة في الحديث: ((حقُّ المسلم على المسلم ست: إذا لقيته فسلّم عليه واذا دعاك فأجبه، واذا استنصحك فانصح له، وإذا عطس فحمد الله فَشَمَّتَهُ، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه)).
- اجتناب سوء الظن والتجسس والتحسس والتنافر والتحاسد والتباغض و التدابر: كما جاء في الحديث ((إياكم والظنّ فإن الظنّ أكذب الحديث ولاتجسسوا ولاتحسسوا ولاتنافروا ولاتحاسدوا ولاتباغضوا ولاتدابروا وكونوا عباد الله إخوانا...)) .
  - اجتناب ظلم المسلم وخذله واحتقاره قوله (ص):

((المسلم أخو المسلم لايظلمه ولايخذله ولا يحقره)).

التبسم في وجه المسلم قوله (ص):

((لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق)).

• عدم إظهار الشماتة فيه قوله (ص):

( (لا تظهر الشماتة بأخيك فيرحمه الله ويبتليك)).

- أن يوسع له في المجلس وأن يدعوه بأحبِّ الأسماء إليه ثم يجلس.
- الردُّ عن عرضه: (( مَنْ ردَّ عن عرض أخيه رد الله عن وجهه الناريوم القيامة)).
- إعانته ومواساته بالمال إذا احتاج إلى ذلك والسعي في حاجته والقيام بخدمته.
- ألّا يمنَّ عليه بمعروفه إذا أعانه وواساه بالمال أو سعى في حاجته وقام بخدمته فإن المنَّ يبطل الصدقة والمعروف قال تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَى ١٩٤ ﴾ البقرة: ٢٦٤ .

- أن يشكره على صنيعه: وقد جاء في الحديث الشريف قوله (ص): ((من لم يشكر الله)).
- زيارته لله وحبُّه في الله. ولابدً من التأدب بآداب الزيارة مثل اختيار الوقت المناسب والا تكون الزيارة سبباً في إضاعة الوقت بما لايفيد وغير ذلك من الآداب المعروفة.
- النفقة على الأخوان وبذل الطعام اليهم إذا قدِموا لزيارتك أو اجتمعت معهم في مكان ما.
- عدم التكلف والتكليف: إذا زارك أخوك فينبغي ألّاتتكلف له. لأن ذلك يترتب عليه أنك

ستتضايق من مجيئه مرة أخرى أو يتضايق أهلك بذلك، لأن مجيء هذا الأخ سيتعبهم أو يتضايق أخوك هذا لأنه لايريد أن يشق عليك بمجيئه، كذلك لو زرته أنت فلا تكلفه واطلب منه عدم التكلف.

- عدم إخلاف الموعد: لو تواعدتما في ميعاد معين فاحرص على أن تأتي في الموعد فإن إخلافك للموعد بعدم حضورك أو بحضورك متاخراً يضايق أخاك.
- أن يكون تعاملكما مبنياً على الأخلاق الحسنة فالغيظ يكظم وكل منكم يصبر على الآخر، وقد ساد بينكما التواضع والحلم والصدق والرفق والحياء وطلاقة الوجه والبشاشة عند اللقاء وغير ذلك من الأخلاق الحسنة.
  - كتمان سره وستر عيبه وأن تساعده في إصلاحه.
- أن تؤثره على نفسك، فتؤثره في المجلس بأن تجلسه في المكان المناسب الذي قد ترغب فيه أنت كأن تتنازل له عن المتكأ ليتكىء هو، تؤثره على نفسك في الأكل والشرب والتقدم في اثناء ركوب السيارة وهكذا.
- مشاركته مشاعره بأن تحزن لحزنه وتفرح لفرحه ، إذا أصيب بمصيبة بادرت بمساعدته ومحاولة تخفيف وقعها عليه، وإذا سّره شيء بادرت إلى تهنئته وأظهرت الفرح والسرور بذلك.
  - ألَّا يقاطعه إذا تكلم بل يصغى إليه ويظهر له الاهتمام بكلامه .
- يُبلغه مدح الناس له ولا يبلغه ذم الناس له؛ لأن هذا يوغر صدره إلا أن يكون قد ذم لعيب فيه، فليتلطف بنصحه ومحاولة إصلاح هذا العيب.
- تقديم النصيحة له: سواء قصر في واجب أو ارتكب منهياً عنه يقدم له النصيحة ويلتزم آدابها من مثل النصيحة على انفراد وأن تكون بلطف وأسلوب حسن.

#### المناقشة

- ١. استشهد بآية كريمة تحثُّ على الإصلاح بين المؤمنين .
  - ٢. كيف شبه رسول الله (ص) المؤمنين في توادّهم؟
- ٣. عدد عشرةً من حقوق الأخوة واشرح خمسةً منها مع الشاهد.
  - ٤. ما أثر غياب روح الأخوة في المجتمع؟

## الوحدة الخامسة

الدرس الأول: من القرآحُ الكريم

سورة القصص من الآية (٢٣-٤٤) آيات الحفظ (٣٨-٤٤)

## بِسْ مِلْسَالِهُ ٱلرَّمْنِ ٱلرِّحِهِ

﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذْيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ ٱلنَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَكَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِّ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ ٱلرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ١٠ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَكَّى إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِنَّى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ اللَّهِ عَلَى المَّفْيَ عَلَى الطِّلِّ فَقَالَ تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَآءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيلَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ۚ فَلَمَّا جَآءَهُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَ الَ لَا تَخَفُّ نَجُونَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ١٠٥ قَالَتَ إِحْدَنَهُمَا يَكَأَبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ إِكَ خَيْرَ مَنِ ٱسۡتَخۡرَٰتَ ٱلۡقَوِیُّ ٱلْأَمِینُ اللهُ قَالَ إِنِّ أَرِیدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحۡدَی ٱبۡنَیّ هَنتَیْنِ عَلَیۤ أَن تَأْجُرَف ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتَمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكً وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴿ ﴾ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُذُوكَ عَلَى ۖ وَٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلُ ﴿ ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ٤ ءَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنِّي ءَانَسْتُ نَازًا لَعَلِيٓ ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَلْوَةٍ مِّن ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ اللهُ فَلَمَّا أَتَكُهَا نُودِي مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْمُقْعَةِ ٱلْمُبْكَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ

أَن يَـٰمُوسَىٰ إِنِّتِ أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ۚ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ ۖ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُمَّزُ كَأُنَّهَا جَآنُهُ وَلَّىٰ مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُّ يَـمُوسَىٰ أَقْبِلَ وَلَا تَخَفُّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ اللَّ ٱسْلُكَ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَّءٍ وَٱصْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ ۖ فَلَانِكَ بُرْهَكَ نَانِ مِن رَّبِكَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ اللَّهِ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقُ تُلُونِ اللَّهُ وَأَخِى هَـُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسكانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيٌّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ اللَّ قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِعَاينيّنَا أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ ﴿ ۚ فَلَمَّا جَآءَهُم مُّوسَى بِعَايَنِنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَلَآ إِلَّا سِحْرُ مُّفَتَرَى وَمَا سَكِمْعَنَا بِهَكَذَا فِي ءَابِكَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّيٓ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ, عَنقِبَةُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ, لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ١٠٠ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلاُّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرِي فَأَوْقِدُلِي يَهَامَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل لِي صَرْحًا لَّحَاتِي أَطَّلِعُ إِلَىٰ إِلَاهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ، مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ ۖ وَاسْتَكْبَرَهُوَ وَجُنُودُهُ، فِ ٱلْأَرْضِ بِعَكْيرِ ٱلْحَقِّ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَالَا يُرْجَعُون اللَّ فَأَخَذَنكُ وَجُنُودَهُ, فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْيَدِّ فَٱنظر كَيْفَ كَاكَ عَنقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِّ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُصَرُونِ اللهِ وَأَتَبَعْنَاهُمْ فِي هَالِهِ اللَّهُ يَا لَعَنَا لَعَنَا لَعَنَا أَوْيَوْمَ الْقِيَامَةِ هُم مِّنِ الْمَقْبُوحِينَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا حدق الله العلي العظيم

## معاني الكلمات

الكلمة: معناها

تلقاء مدين: جهة قرية (مدين) وهي قرية نبي الله (شعيب (عليه السلام)).

حجج: سنين.

الأجل: الموعد المحدد.

أنس: أبصر بوضوح.

الطور: جبل في سيناء.

جذوة: قطعة من الجمر.

تصطلون: تستدفئون.

جان: حية خفيفة سريعة الحركة.

يعقب: يرجع.

أسلك يدك: ادخلها.

من غير سوء: من غير مرض كالبرص.

الرهب: الخوف.

ردءاً: عوناً.

المقبوحين: المهلكين.

#### المعنى العام

﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَذَيْكِ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِن النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمْرَأْتَيْنِ تَدُودَانِّ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَّىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ ٣ ﴾ تَذُودَانِّ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَّىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ ٣

ولما وصل موسى ماء (مدين) وجد على البئر زحام من الرعاة يسقون مواشيهم، ووجد امرأتين منفردتين من زحام الرعاة تبتعدان عن الماء، لعجزهما وضعفهما عن مزاحمة الرجال، فرقّ لهما موسى وقال لهما: ما شأنكما؟ فقالت إحداهما: لاطاقة لنا على مزاحمة الرعاة ولانستقي حتى يسقي الناس، وأبونا شيخ كبير لايقوى على سقاية الغنم.

- ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلِّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرُ ﴿ فَ فَسَقَى مُوسَى اللَّهُمَا ثُمَّ تَوَكِّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمَا عَنمهما رحمة بهما، ثم تنحى جانباً فجلس تحت ظلّ شجرة، وقال: ربّ إني محتاج إلى ماتسوقه إليّ من أيّ خير، كالطعام، وكان قد أشتد به الجوع.
- ﴿ فَكَاءَتُهُ إِحْدَنَهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ نَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ حَاءَهُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ نَجَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾

فجاءت إحدى المرأتين اللتين سقى لهما إليه في حياء ، قالت : إنّ أبي يدعوك ليعطيك أجر ما سقيت لنا ، فلما جاء أباها وقصّ عليه قصصه مع فرعون وقومه ، قال له الأب : لا تخف لقد نجوت من القوم الظالمين ، وهم فرعون وقومه ، إذ لا سلطان لهم بأرضنا .

- ﴿ قَالَتَ إِحْدَنَهُمَا يَكَأَبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ إِنَ خَيْرَ مَنِ ٱسۡتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِیُّ ٱلْأَمِینُ اللَّهِ قالت إحدى المرأتین لأبیها: یا أبت استأجره لرعي أغنامنا وسقایتها، إنّ خیر من تستأجره للرعي القوي على حفظ ماشیتك، الأمین الذي لا تخشى خیانته فیما تأمنه علیه.
- ﴿ قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنَ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَى هَنتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِي ثَمَنِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشَرًا فَي قَالَ إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِن ٱلصَّكِلِحِينَ ﴿ اللهُ عَلَىٰ فَعِنْ عِندِكَ وَمَآ أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِ إِن شَآءَ ٱللهُ مِن ٱلصَّكِلِحِينَ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَنْ تَكُونَ أَجِيراً لِي قال الشيخ لموسى: إني أريد إن أزوجك إحدى ابنتي هاتين، على أنْ تكون أجيراً لي في رعي ماشيتي ثماني سنين مقابل ذلك، فإن أكملت عشر سنين فإحسان منك، وما أريد في رعي ماشيتي ثماني سنين مقابل ذلك، فإن أكملت عشر سنين المعاملة، لين الجانب ومن أن أشق عليك بجعلها عشراً، وستجدني إن شاء الله حسن المعاملة، لين الجانب ومن الصالحين.

﴿ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبِينَنَكَ أَيَّ مَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُورَ عَلَى أَوْلَلَهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلُ ﴿ فَالَ هُوسى: وقبل موسى (ع) أن يتزوج إحدى الفتاتين، ورضي الذي اختاره الشيخ، وقال موسى: إنّ ما قلته وعاهدتني عليه قائم بيني وبينك، وأيّ المدتين، الثماني أو العشر سنين، أقضيها في العمل فلا إثم ولا حرج عليّ، والله على ما نقول وكيل وشاهد على ما تعاهدنا عليه.

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ٤ ءَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلظُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا إِنِّ ءَانَسَتُ اللَّهُ وَلَيْ الْعَلِّي ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ اللَّهُ ﴾ فالرَّا لَعَلِّي ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ الَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّا اللّه

فلما أتمّ موسى المدة التي اتفقا عليها، سار بأهله إلى (مصر)، أبصر من بعيد ناراً تتوهج من جانب جبل الطوّر، قال موسى لأهله: تمهلوا فقد أبصرت ناراً عن بعد، لعلّي آتيكم منها بقبس، أو آتيكم بشعلة من النار لعلكم تستدفئون بها.

﴿ فَلَمَّا أَتَىٰهَا نُودِى مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْفَعْعَةِ الْمُبْكَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنَ يَكُوسَيَ إِنِّتَ الْمُالَةُ وَبَثُ الْعَكَمِينَ فَإِنَّ الْقِي عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُمَّذُ كَأَنَّهَا جَانُّ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ اللهُ وَبِثُ الْعَكَمِينَ أَنْ اللهُ وَبِثُ الْمُعْمِينَ أَلْقِ عَصَاكً فَلَمَّا رَءَاهَا نَهُمَّذُ كَأَنَّهَا جَانُّ وَلَى مُدُبِرًا وَلَمْ يُعَلِّي وَفَي اللهُ وَلَا تَخَفِّ إِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِينَ اللهُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ فَي عَلَيْ مِن عَيْدِ سُوّءٍ وَاضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهِ فِي فَذَيْكَ بُرُهُ مِنَانِ مِن رَبِّكَ إِلَى فِرْعُونَ مِن الرَّهُ فِي فَذَيْكَ بُرُهُ مِنَ اللهُ فَرْعُونَ وَمُهَا فَوْمًا فَي اللهُ فَرْعُونَ اللهُ فَلَا اللهُ اللهُ

فلما أتى موسى النار ناداه الله من جانب الوادي الأيمن لموسى في البقعة المباركة من جانب الوادي الأيمن لموسى في البقعة المباركة من جانب الشجرة: أنْ يا موسى إنّي أنا الله رب العالمين، وأنْ ألقي عصاك، فألقاها فصارت حيّة تسعى، فلما رآها موسى تضطرب وتتحرك كأنها ثعبان سريع الحركة، ولّى هارباً منها، ولم يلتفت من الخوف، فناداه ربه: يا موسى أقبل إلّى ولا تخف، إنك من الآمنين من كلّ خوف.

وأدخل يدك يا موسى في جيب قميصك، ثم أخرجها تخرج بيضاء كالثلج من غير مرض، واضمم يدك إلى صدرك لتأمن من الخوف، فهذان – العصا واليد – دليلٌ قاطعٌ على صدقك، وهما آيتان من ربك إلى فرعون وأشراف قومه وانها حُجةٌ قوية للطغاة المتجبرين والخارجين عن طاعتنا، المخالفين لأمرنا.

- ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقَتُلُونِ ﴿ وَأَخِى هَـُرُونُ هُو أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَاللَّهِ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَاللَّهِ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا مَا يَعْمَلُونُ مِنْ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا عَالَمُ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِّ أَنْ يُكَذِّبُونِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِي اللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنِي اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- قال موسى : ربّ إني قتلت من قوم فرعون نفساً ، فأخاف أن يقتلوني ، وأخي هارون ، هو أفصح مني نطقاً ، فأرسله معي عوناً يصدقني ، ويبيّن لهم عني ما أخاطبهم به ، إني أخاف أن يكذبوني في قولي لهم : إني أرسلت إليهم .
- ﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَجَعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِتَايَتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ اللَّهَا لَكُمَا اللَّهَا اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال
- قال الله لموسى: سنقويك بأخيك، ونجعل لكما حجة على فرعون وقومه، فلا يصلون إليكما بسوء، أنتما يا موسى وهارون ومن آمن بكما المنتصرون على فرعون وقومه.
- فلما جاءهم موسى بالبراهين الساطعة ، الدالة على صدق نبوّته ، قالوا : ما الذي جئتنا به ، من العصا واليد ، إلّا سحر افتريته كذباً وباطلاً ، وما سمعنا بهذا الذي تدعونا إليه في آبائنا وأجدادنا الأولين .
- ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّ أَعْلَمُ بِمَن جَاءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ, عَنقِبَةُ ٱلدَّارِ إِنَّهُ, لَا يُفْلِحُ الطَّلِمُونَ لَا يُفْلِحُ اللهِ عَلم بذلك الطَّلِمُونَ اللهِ عَلَى محق واليس بسحر، وربّي عالم بذلك يعلم أني محق وانتم مبطلون، ويعلم من تكون له العاقبة المحمودة في الدار الآخرة، إنه لا يظفر الظالمون.

- ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَكَأَيُّهُ الْمَلاَّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَه ٍ غَيْرِي فَأَوْقِدُ لِي يَهَمَنُ عَلَى الطِّينِ فَالَّجْعَلُ لِي صَرْحًا لَعَلِيّ أَطَلِعُ إِلَيْهِ إِلَهْ إِلَهُ إِلَهْ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ عَلَى يَا هَامَانُ صَرّحًا عَالِياً، وقال فرعون لأشراف قومه: ما علمت لكم من إله غيري، فاصنع لي يا هامان صرحاً عالياً، لعلّي أرى وأشاهد إله موسى الذي يعبده، ويدعو إلى عبادته، وإني لأظنه فيما يقول من الكاذبين.
- ﴿ وَاسْتَكْبَرُهُو وَجُنُودُهُ, فِ الْأَرْضِ بِغَكْيرِ الْحَقِّ وَظُنُّواْ أَنَهُمْ إِلَيْنَالَا يُرْجَعُونَ ال
- ﴿ فَأَحَدُنَكُهُ وَجُنُودَهُ, فَنَبَذُنَهُمْ فِي ٱلْمَرِّ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَابَ عَنِقِبَةُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ فَأَخَذُنكُهُ وَجُنُودَهُ, فَنَبَذُنَهُمْ فِي ٱلْمِيرِ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَابِحر وأغرقهم فلم يبق منهم أحد، فأخذ الله تعالى فرعون وجنوده، فألقاهم جميعاً في البحر وأغرقهم فلم يبق منهم أحد، فانظر يا محمد كيف كانت نهاية هؤلاء الذين ظلموا أنفسهم، فكفروا بربهم وكذلك هو جزاء الظالمين جميعاً.
- ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ وَأَتَبَعْنَاهُمْ فِي هَا لَهُ النَّالَةُ مُ وَاللَّهُمْ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُولِي اللللِّلْ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللللللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّالِمُ اللِمُلْمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْ

وجعلنا فرعون وقومه قادة وزعماء في الكفر، ويوم القيامة ليس لهم ناصر يدفع عنهم العذاب. وجعلنا اللعنة تلحقهم في هذه الحياة الدنيا من الله والملائكة والمؤمنين، وفي الآخرة هم من المبعدين المطرودين عن رحمة الله عز وجل.

# أهم ما يُرشد إليهِ النص

- ١ ان الله عفوٌ غفور.
- ٢ استحباب إغاثة الملهوف.
- ٣- أهمية الحياء ولا سيما للنساء، وعدم المخالطة قدر المستطاع.
  - ٤- أهمية العمل ووجوب الوفاء بالعهد والأمانة.
    - تأييد الله تعالى الأنبيائه بالمعجزات.
  - ٦- طغيان الإنسان مهما تعاظم فمصيره إلى زوال.
- ٧- ظلم فرعون وتجبره، ومن هم على شاكلته، وعلوه وفساده في الأرض، هو صراع بين
   جند الرحمن، وجند الشيطان.

#### المناقشة

- ١- ( وجاء رجل من اقصى المدينة يسعى ) و ( وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى ) :
   اقرأ هذين النصين الكريمين ملياً ، ثم أجب عن الآتى :
  - أ- أين موضع كلّ من هاتين الآيتين؟
    - ب- ما تفسير كل منهما؟
  - جـ- ابحث في الفرق بينهما من حيث التركيب اللغوي.
  - ٧- ما سبب إقدام نبي الله (شعيب) على تزويج إحدى ابنتيه لموسى (ع)؟ (نشاط)
- ٣- تخيل شعور نبي الله موسى (ع) وهو يسمع نداء الله: يا موسى إني أنا الله رب العالمين.
- ٤- ( إنه لا يفلح الظالمون ) ، ابحث عن اكبر عدد ممكن من الآيات المشابهة في سور القرآن الكريم بالمعنى نفسه ، ثبت رقم الآية واسم السورة . (نشاط)



## نزاهة الموظف للشرح

استعمل النبي (ص) رجلاً من الأزد يقال له ابن اللتيبة على صدقات بني سليم، فلما جاء إلى النبي (ص) وحاسبه قال: هذا الذي لكم وهذا أُهدي إليّ، فقام الرسول (ص) على المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أما بعد فأني أستعمل الرجل منكم على العمل مما ولاني الله، فيأتي فيقول: هذا هدية أُهديت إليّ ، أفلا جلس في بيت أبيه وأمه حتى تأتيه هديته إن كان صادقاً. والله لا يأخذ أحدٌ منكم شيئاً بغير حقه إلّا لقى الله تعالى يحمله يوم القيامة. فلا أعرفن أحداً منكم لقي الله يحمل بعيراً له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر، ثم رفع يديه حتى رئي بياض إبطيه فقال: اللهم هل بلغت.

صدق رسول الله (ص)

#### معاني الكلمات

الكلمة: معناها

استعمل: أو كل اليه عملاً. وفي الحديث: أو كل إليه أموال الزكاة.

الرغاء: صوت البعير.

الخوار: صوت البقرة أو الثور.

تيعر: تصيح. واليعار: صوت الشاة.

#### شرح الحديث الشريف

١- تبتلى الأمم في أيام محنتها وضعف نفوس أبنائها بكثير من الأمراض الاجتماعية التي تُضعفُ من شأنها وتقضى على نظامها وتقوِّض دعائم الأمن والطمأنينة فيها.

وأن شرَّ ما تصاب به الأمم تفشّي الرشوة فيها وامتداد يد الحكام إلى تناول ما ليس من حقّهم، فلا ترى صاحب حقّ ينال حقّه إلّا إذا قدم هدية لمن عنده وسيلة الحصول عليها، ولاترى ذا ظُلامة يطمع في رفع ظلامته عنه إلّا برشوة من يقدر على رفعها.

٧- وفي هذا الحديث الشريف يضرب رسول الله (ص) من نفسه مثلاً لمن تولّى الحكم في محاسبة عمالهم ومرؤوسيهم على ما ولَوهم عليه، فلا ينامون عنهم ولا يتركونهم يجمعون الثروات ويبتزون أموال الناس، مستغلين مناصبهم في الإثراء غير المشروع، ويسلطون أذنابهم وأتباعهم يظلمون الناس في جباية الأموال منهم بغير حقّ، ويتخذون من هؤلاء الأتباع وسطاء لابتزاز الرشوة والأموال، ترى الواحد منهم يتولى المسؤولية وهو فقير، فلا يلبث إلّا قليلاً حتى يصبح ثريّاً ذا مال كثير بما يقدم إليه من هدايا ورشاً يُتقى بها شره أويجتلب نفعه، ويكون من نتيجة ذلك انتشار الفساد في العمل الذي يتولاه، وضياع حقوق الناس وسريان روح الفوضى والاضطراب في النفوس.

٣- إنّ محاسبة الحكام والرؤساء مرؤوسيهم ومؤاخذتهم على ما يرتكبون من مخالفات تجعلهم حريصين على إقامة العدل بين الناس والسهر على راحتهم وقضاء مصالحهم، فينصرف الناس إلى أعمالهم تسودهم الطمأنينة ويعيشون في ظلِّ الأمن والسكينة .

3- وقد حذّر رسول الله (ص) من سوء العاقبة لمن يأخذ مالاً لا حقّ له فيه بأن يأتي يوم القيامة يحمل ما أخذه على كتفه فيفتضح أمره ويعرف عنه الخلائق ظلمه وجوره ، وهو تصوير لما يلاقيه هؤلاء من الفضيحة والعار في الدنيا والآخرة.

# أهم ما يرشد اليه الحديث

- ١ من واجب الحكام والرؤساء أن يحاسبوا موظفيهم وعمالهم محاسبة دقيقة ولا سيما
   على المال الذي يزيد في ثروتهم مدة عملهم.
- ٢- يجب ألايقبل من يتولى عملاً له علاقة بمصالح الناس شيئاً من المال لا على سبيل الرشوة ولا على سبيل الهدية، لكي يدرأ عنه الشبهات وتظل نفسه في سكينة وطمأنينة.
- ٣- الموظف خادم وأمين على عمله ويجب أن يوقف جهوده على المصلحة العامة، فإن استغل منصبه ونفوذه لتحقيق منفعة شخصية فقد قصر في مسؤوليته وخان الأمانة وأضر بمصالح الناس.
- ٤- ومن المفيد أن نذكر هنا أن سوء عاقبة أخذ الهدية أو الرشوة المحرمة لا يصيب فقط من يقبلها، وإنما يصيب من يعطيها ومن يكون واسطة بين الاثنين كذلك، وفي هذا يقول (ص): (لعن الله الراشي والمرتشي والرائش). والرائش: هو الوسيط بين الراشي والمرتشي.

#### المناقشة

- ١ ما نتيجة انتشار الرشاوي في المجتمع؟
- ٢- ما عاقبة من يأخذ مالاً لا حقَّ له فيه يوم القيامة؟
- ٣- ماواجب الحكام تجاه موظفيهم إذا ما رأوا أنهم قد أثروا ثراءً غير مشروع؟
- ٤- (قبول الموظف الهدية ضرب من ضروب الرشوة) ما أثر ذلك في أمن المجتمع
   و تقدمه ؟
- و- (استغلال الموظف منصبه في الإثراء غير المشروع يؤدي إلى تقويض دعائم
   المجتمع وقيمته) ما واجب الحاكم لمنع ذلك؟
  - ٦- متى تُعدّ الهدية رشوة؟



## ذو القرنين

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَكِيْ قُلْ سَأَتَلُوا عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ﴿ إِنَّا مَكَّنَا لَهُ, فِي ٱلْاَرْضِ وَءَالْيَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَبًا ﴿ مَا فَأَنْعَ سَبَبًا ﴿ مَا حَقَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْبٍ حَمِئَةِ وَءَالْيَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَبًا ﴿ مَا فَأَنْعَ سَبَبًا ﴿ مَا فَأَنْهَ سَبَبًا ﴾ حَقَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْبٍ حَمِئَةِ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَلِذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن لَنَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنَا ﴿ مَا قَالَ أَمَّا مِن ظَلَمَ فَسَوْفَ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَلِذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ لَنَخِذَ فِيهِمْ حُسْنَا ﴿ مَا قَالَ أَمَا مِن ظَلَمَ فَسَوْفَ لَعُهُ وَجَدَدُ عِندَهَا قَوْمًا قُلْدُهُ جَزَلَةً ٱلْحُسْنَى وَسَنقُولُ لَهُ لَهُ مُعْذِبُهُ وَمُ لَكُولَ اللَّهُ وَمُعَلَى صَلِحًا فَلَهُ وَمَلَ صَلِحًا فَلَهُ وَمَلَ صَلِحًا فَلَهُ وَمَلَ عَلَا أَمّا مَن ظَلَمَ وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُ وَمَلَ عَلَامًا مَن عَلَى اللَّهُ وَمُ اللَّلَ مَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ فَا لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا اللَّهُ مَا لَكُهُ وَلَا لَكُهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ لَكُمْ اللَّهُ مَلًا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

سئل النبي محمد (ص) عن ذي القرنين ما شأنه، وما قصته؟ فأنزل الله على رسوله من نبأه وخبره قرآناً ووحياً.

و (ذو القرنين) هو عبد صالح ملّكه الله الأرض وأعطاه العلم والحكمة والسلطان وسُمي ذي القرنين لبلوغه المشرق والمغرب، فكأنه حاز قرني الدنيا، وقد يسّر الله له أسباب الملك والسلطان والفتح والعمران، وأعطاه الله سبحانه كلّ ما يحتاج إليه للوصول إلى غرضه، من أسباب العلم والقدرة والتصرف والإلهام القلبي الذي يمنحه الله لغير الأنبياء قال

تعالى: ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ, فِي ٱلْأَرْضِ وَءَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ اللَّهُ الكهف : ٨٤ وذلك عندما قام بثلاث حملات عسكرية مظفرة.

## المرحلة الأولى:

شقَّ ذو القرنين طريقه نحو المغرب ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِّتَةِ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللللللَّا الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

والأية تدلّ على أن لذي القرنين جيشاً جرّاراً وقدرة مالية ووسائل نقل وأرزاقاً متوافرة إلى غير ذلك مما تتوقف عليه تلك الرحلات العسكرية بواسطة المواصلات الرائجة في ذلك العصر. فلما وصل إلى البلاد التي تقع عندها هذه العين، ترك له سبحانه -كما هو ظاهر الآية - حرية معاملة أهلها:

وكل ذلك كان من قبيل الإلهام القلبي الذي يمنحه سبحانه لغير الأنبياء وان الله سبحانه وتعالى خيره بين تعذيبهم والإحسان إليهم، ولم يكن التعذيب مختصاً بالمشركين بل يعم المفسدين ولذلك زاد الإيمان العمل الصالح وقال:

فشرط العمل الصالح وراء الإِيمان وسنقول له من أمرنا يسرا) أي نعامله بالحسنى قولاً وعملاً.

#### المرحلة الثانية:

لما أتم ذو القرنين رحلته الأولى وبلغ مقصوده وغايته، بدأ برحلة أخرى تقابل الأولى أي رحل إلى جهة المشرق، فوجد هناك أناساً، وصف تعالى حالهم بقوله:

﴿ لَّهُ نَجُعُل لَّهُم مِّن دُونِهَا سِتُرًا ١٠٠٠ ﴾

أي من دون الشمس، فيظهر أن الأرض كانت صحراوية قاحلة وكان أهلها يعيشون فيها عيشة بدائية. فلم يعرفوا بناء البيوت التي تؤويهم وتحجبهم عن الشمس. ويمكن أن يقال إنه يحتمل أنه تركهم بحالهم فلم يكونوا ناضجين من ناحية الفكر والعقل لعدم فهمهم للقول.

#### المرحلة الثالثة:

 ً لم يحدد القرآن الكريم اتجاهه، لأن هدف القرآن الكريم يتعلق بالقصة نفسها لا بخصوصياتها.

وهذا يدلُّ على أنه كان بين هؤلاء القوم والمفسدين سلسلة جبال شاهقة لا يمكن تسلقها خصوصاً بدوابهم ومراكبهم للإغارة، ولكن كان هناك مضيق بين الجبلين يسهل لهم العبور إلى أراضي الآخرين والإغارة عليها من خلاله، ومن هنا اقترحوا على ذي القرنين أن يسدُّ لهم هذا المضيق، في مقابل مبلغ من المال يدفعونه إليه.

استجاب ذو القرنين القتراحهم معرباً عن استغنائه عن المال الذي عرضوه عليه، قائلاً عن المكتَّنِي فِيهِ رَبِي خَيْرٌ ﴾

أي: ما أعطاني الله من السلطان والمال خير من المال الذي تريدون بذله، لكن يجب عليكم المشاركة بشكل آخر ﴿ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ ﴾ والمراد بالقوة العمال وأدوات البناء ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَيَنْهَمُ رَدْمًا ﴾ حاجزاً حصيناً.

ثم بدأ بالعمل ﴿ ءَاتُونِ زُبَرَ ٱلْحَدِيدِ ﴾ وقاموا بقطع الحديد ثم إشعال النار فيه ثم أذاب النحاس فصبَّه على الحديد المسخن لكي يتماسك ويزيد صلابة فصار سداً منيعاً. وهذا يدلُّ على تقدم الحضارة آنذاك وهكذا عجز المفسدون (يأجوج ومأجوج) عن تسوّر السد والصعود عليه ﴿ فَمَا السَّطَعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ كما عجزوا عن خرقه والنفوذ منه ﴿ وَمَا السَّطَعُواْ لَهُ, نَقْبًا ﴾ ثم أشار ذا القرنين بعد انجاز السدّ إلى أمرين.

١- وجّه فكرهم إلى أن العمل رحمة من الله سبحانه وتعالى ونعمة منه أجراها على يده وهذا يدلّ على كونه مؤمناً متواضعاً شاكراً الله تعالى - فلم يغتر بإنجازه لهذا العمل ولم يفتخر به بل نسبه إلى الله سبحانه وتعالى و قال:

## ﴿ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَّبِّي ﴾.

٢- إنّ لكلّ شيء أجلاً حتى الأبنية الشاهقة والسدود المحكمة، فلها عمر محدود وتنتهي
 بعده و تزول من الوجود، قال تعالى:

﴿ قَالَ هَلَا رَحْمَةٌ مِن رَّبِّي فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَبِّي جَعَلَهُ، ذَكَّا اللَّهِ عَلَهُ رَبِّي حَقًا ١٠٠٠ ﴾.

## أهم الدروس والعبر

- ١- أن الله سبحانه خلق العالم على نظام الأسباب والمسببات، وجعل لكل ظاهرة سبباً وعلّة.
- ٢- أن على الحاكم الصالح أن يتبع نظاماً عادلاً يحضى فيه المؤمنون الصالحون العاملون خيراً بالتكريم والتقدير والإحسان ويلقى فيه الشريرون والمسيئون الإهانة والإذلال والعقاب.
- ٣- أن الحاكم الصالح يجب أنْ يسخّر نفسه لخدمة الرعية ولا يمنعه تخلفهم وقلة
   فطنتهم عن توفير مصالحهم وتحقيق منافعهم.
  - ٤- أنّ الأرض والأمان من نِعَم الله الكبرى ومن شروط الحياة الاجتماعية السالمة.
    - و- يرشدنا عمل ذي القرنين إلى أنّ الاتقان في العمل وإحكامه هو المطلوب.
- ٣- أن الإنسان المؤمن يَشعُر بفقره إلى الله تعالى مهما بلغ من القدرة والعظمة ويشعر بأن ما ينجزه من أعمال كبيرة، لا يستند إلى قدرته المحدودة وإنْ بدتْ عظيمة في مقياس البشر، بل إلى قدرة الله المطلقة التي أفاضت عليه بالنعم وشملته بالألطاف.

#### المناقشة

- ١ لماذا سمى بذي القرنين؟ ومن وهبه الأسباب؟
- ٢ عن أيّ طريق كان الخطاب لذي القرنين مع العلم أنّه لم يكن نبياً؟
- ٣- ذو القرنين، ضَرَب مثلاً في النزاهة والتوكّل على الله، بين ذلك، واستشهد عن ذلك
   بآية كريمة.
  - ٤ ما الغاية من طلبهم إلى ذي القرنين، بناء السدّ؟



#### المعاملات المحرّمة

لقد ربّى الإسلام في نفوس معتنقيه ، أدب التزام تعاليمه ، والرقابة التي يشعر المسلم من خلالها أن الله مُطّلع عليه، ولا تخفي عليه خافية، ولا يغفل عنه طرفة عين مما يوجب على المسلم الخشية من الله تعالى والخوف من عقابه ومراقبة أعماله، فيعصمه ذلك عن مخالفة شرعه والتزام أوامره ومنها السعى إلى الكسب الحلال والابتعاد عن الحرام والمعاملات المحرّمة. إن المال الحرام إنما يحرم إما لمعنى في عينه أو لخلل في جهة اكتسابه. أمّا الحرام لصفة في عينه كالخمر والخنزير والميتة، وكل ما يزيل العقل أو يزيل الحياة فمزيل العقل الخمر وسائر المسكرات، ومزيل الحياة السموم، ومزيل الصحة الأدوية في غير وقتها. وإما ماكان لخلل في جهة اكتسابه نحو الربا والقمار والسطو وغيره، فمن اكتسب ماله عن طريق هذه الأمور فقد أِذن بحرب من الله تعالى وعقابه؛ وذلك لما يُلحقه من ضرر بالناس وإساءة إليهم، كالتعامل بالربا، أو أخذ الرشاوي، أو الغش التجاري أو السرقة أوالسطو على أموال الناس وممتلكاتهم وأكلها بالباطل والغشُّ والغبن والاستغلال، والخداع، والقمار أو الحرابة - أي قطع الطريق وتسليب الناس - أو فوائد القروض والبيوع، وبيع ماهو محرّم كالخمر والمخدرات وما انتهت صلاحيته من طعام ودواء وجميع حالات أكل أموال الناس بالباطل، قال تعالى:

﴿ وَلَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدَلُواْ بِهَاۤ إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقَا مِّنَ أَمُوَلِ ٱلنَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا إِلْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُونَ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال رسول الله (ص): « كلُّ المسلم على المسلم حرام: دمه وماله وعرضه».

وقد عد القرآن الكريم كسب المال عن هذا الطريق بالباطل قتلاً وضياعاً لمَن قام بهذا الكسب لما سيناله من عقوبة عاجلة وأخرى آجلة. ولذا تُعَقِّب الآية بقول الله جلّ شأنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلّا أَن تَكُونَ بَحِكَرةً عَن تَراضِ مِنكُم فَولا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُم إِنّ الله كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (أ) ﴾ النساء: ٢٩

ويحثُّ الإسلام دائمًا على العمل الجاد المُثْمِر، ويأمر بتحرِّي الحلال في الكسْب والابتعاد عن الشبهات.

لقد حدّد الإسلام الطرق السليمة التي يكسب منها المسلم ماله والطرق المشروعة الاستثمارالمال ومنعه عما وراء ذلك. ومن المعاملات المحرمة:

الربا: لقد حرّم الإسلام الحصول على الثروة عن طريق الربا تحريماً باتاً وجعلها من الكبائر وتوعّد مرتكبيها بحربٍ من الله ورسوله قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ اللّهَ وَرَسُولِهِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِى مِنَ ٱلرّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ فَإِن لّمَ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرّبٍ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ قَ وَإِن اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِى مِنَ ٱلرّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِي مِنَ ٱلرّبَوَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴿ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ عَلَيْهَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللل

هذا في الدنيا أمّا في الآخرة فعقابه أشد وخزيه أكبر ومهما كان نوع الربا ومقداره فهو حرام لايجوز تملكه؛ وذلك لما يخلّفه من آثار في الفرد والمجتمع كالتضخم وارتفاع الأسعار وزيادة معدلات الفقر.. وفي مقابل ذلك حثّ الله تعالى الدائنين على التسامح اتجاه

المدينين الذين لايستطيعون أداء الدين في موعده ، بتمديد الأجل أو بالتنازل عن الدين أو بجزء منه ، من دون مقابل قال تعالى : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ البقرة : ٢٨٠

- استغلال النفوذ: حرّم الإسلام النفوذ والسلطان للحصول على المال وحرّم تملك مايأتي عن هذا الطريق وأجاز لولي الأمر مصادرته وضمّه إلى بيت مال المسلمين لإنفاقه في المصالح العامة على المحتاجين منهم ، وهو بذلك أول تشريع سنّ قانون الكسب غير المشروع ونفّذ قانون ( من أين لك هذا؟)
- ٣. الرشوة الظاهرة: محرمة ، وهي التي تقدم إلى الحكام وذي النفوذ لتحقيق نفع مادي أو لتيسير الاستيلاء على أموال الناس بالباطل.
- ٤ . والرشوة المستترة : محرّمة أيضا : وهي التي تتمثل في هدايا تقدم إلى الحكام والموظفين
   لتحقيق غرض غير مشروع أو تسيير معاملة .
- الغش في المبيعات: حرّم الإسلام الغش في المبيعات وإخفاء عيوبها قال رسول الله (ص): (من غشّ أمتي فليس مني) وقال (ص): (ليس منّا من غشنا). وقال (ص): (لبيعان بالخيار مالم يفترقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما)، كما قد حرّم الغبن الفاحش وهو الخداع في البيع .كأن يبيع البائع الشيء بأكثر مما يساوي أوبأقل مما يساوي وقال (ص): (إذا بايعت فقل الخلابة) أي الخداع.

- . التدليس: حرّم الإسلام التدليس في البيع، وهو أن يكتم البائع العيب الذي في السلعة على المشتري مع علمه به، أو يغطي العيب عنه بما يوهم المشتري أنَّ السلعة سليمة من العيوب، أو يوجّه السلعة بإظهار أنها حسنة كلها، أما التدليس من جانب المشتري فبأن يزيف العملة، أو يكتم مافيها من زيف مع علمه به.
- السحت: حرّم الإسلام أكل السحت من المال قال رسول الله (ص): (لايدخل الجنة، لحم نبت من السحت، ومن نبت لحمه من السحت كانت النار أولى به)، ومن السحت لحم نبت من السحت، ومن نبت لحمه من السحت كانت النار أولى به)، ومن السحت أن يبيع المسلم ماحرّمه الله كالخنزير والخمر فكما حرّم الله تعاطيها حرّم كسب المال ببيعها قال تعالى:
  - ﴿ وَتَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسْرِعُونَ فِي ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ ﴿ وَتَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسْرِعُونَ فِي ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ ﴾

المائدة: ٢٢

وكذلك حرّم مايربحه المقامرمن طريق القمار.

٨. التطفيف: حرّم الإسلام التطفيف في الكيل والميزان قال تعالى:

 ويقصُّ علينا القرآن الكريم قصة أصحاب الأيكة الذين كانوا يطفّفون الكيل والميزان فأرسل الله إليهم شعيبا لهدايتهم وينهاهم عن ذلك، فلم ينتهوا، فأهلكهم الله بذنوبهم وأعدّ لهم عذاباً أليماً في الآخرة.

٩. السحر والشعوذة والكهانة والتنجيم: السحر من الكبائر وهو عزائم ورقى وعقد يؤثر في السحر والشعوذة والكهانة والتنجيم: السحر من الكبائر وهو عزائم ورقى وعقد يؤثر في القلوب والأبدان، فيمرِّض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه، وهو كفر، والساحر كافر بالله العظيم، وما له في الآخرة من خلاق، قال الله تعالى:

﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِين كَالُورَ وَمَا الْشَيْطِين وَمَا الْفَيْرُوتُ وَمَا الْفَيْرُوتُ وَمَا الْفِيرُونَ وَمَرُوتُ وَمَا الْفِيرِوْقُ وَمَا الْفِيرِوْقُ وَمَا اللَّهِ عَلَيْهُ الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَدُوت وَمَرُوتُ وَمَا يُعْرَفُونَ فِتْ نَدُّ فَلَا تَكْفُرُ ۚ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ عَلَيْهُ فَلَا تَكْفُرُ ۚ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ عَنْ الْمَدْ وَرَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَنْعَلّمُونَ مَا يَضُرُهُمُ مُ وَلَا يَنفَعُهُم وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَنهُ مَا لَهُ, فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَيِنْسَ مَا لَهُ وَلِي يَنفُعُهُم وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَنهُ مَا لَهُ, فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَيِنْسَ مَا وَلَا يَنفَعُهُم وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَنهُ مَا لَهُ, فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلِينْسَلَم مَا لَهُ وَلِي اللّهِ عَلَمُونَ عَلَيْقِ وَلَيْفَسَهُمُ لَوْ كَافُواْ يَعْلَمُونَ الشَّرَاهُ مَا لَهُ وَلَا يَنفُعُهُم مَا وَلَا يَعْلَمُونَ عَلَيْقِ وَلِيقَالَ مَا اللّهُ عَلَمُونَ عَلَيْ وَلَا يَعْلَمُونَ الشَّوالِ فَي اللّهُ عَلَيْ وَلَوْلَا يَعْلَمُونَ عَلَيْ وَلَوْلَا لِهِ اللّهُ عَلَمُونَ اللّهُ عَلَمُونَ الشَّوالِ فَي اللّهُ عَلَيْهِ وَلِيلُولُ اللّهُ عَلَيْ وَلَا يَعْلَمُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْلَمُونَ اللّهُ عَلَيْهُمُ مَا لَهُ وَلَوْلَا لِهِ عِنْ الْعَلَاقِ عَلَيْ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْ وَلَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَلِهُ اللّهُ مُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْوَالْعَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَمُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فِي اللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَلِيلُولُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

البقرة : ١٠٢

لذا وجب التعوذ بالله من شرّ النفاثات في العُقد. وأمّا التنجيم أومايسمى بالأبراج: فهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية التي لم تقع، قال رسول الله (ص):

«من اقتبس علما من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد». وأمّا الكهانة: فهي ادعاء علم الغيب كالضرب بالحصى وادعاء علم الغيب وقراءة الكفّ والفنجان، وجميع هذه الأعمال محّرمة وكلّ مال يكسب من خلالها محرم أشدّ التحريم وأثم من يذهب إلى ساحر أو عراف! قال النبي (ص):

(مَنْ أَتَى عَـرَّافًا فَسَأَلُهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلِ لَهُ صَلاقٌ أَرْبَعِينَ لَيْلةً).

١٠ الاحتكار: حرّم الإسلام احتكار الضروريات للتحكم في أسعارها، وفي هذا يقول
 (ص): (مَنْ احتكر طعاماً أربعين يوما فقد برأ من الله وبرأ الله منه).

وحكم الاحتكار مصادرة المال المحتكر وبيعه بالمثل وتسليم الثمن إلى صاحبه، وقال (ص): «من احتكر طعاماً يريد أن يغلي بها على المسلمين، فهو خاطئ، وقد برئت منه ذمة الله ورسوله» والقاعدة الإسلامية التي تخضع لها جميع المعاملات هي قول رسول الله: (لاضرر ولا ضرار).

مما تقدم تتبين لنا صور المعاملات والكسب الحرام ، فحريّ بنا التزام أوامر الله تعالى باجتناب هذه المعاملات وهذا الكسب المحرم ، لما فيه من ضرر كبير على المجتمع فيشيع الفقر والطبقية وارتفاع الأسعار والضغينة والعداوة والفساد كما يضرّ بصاحبه فينال عقابا عاجلا في الدنيا وحربا من الله تعالى ورسوله في الآخرة وخلوداً في جهنم .

#### المناقشة

- ١. ما الذي يترتب على الخشية من الله تعالى والخوف من عقابه ومراقبة أعماله؟
- ٢. (المال الحرام إنما يحرم إما لمعنى في عينه أو لخلل في جهة اكتسابه)، وضّح معنى ذلك.
  - ٣. مامعنى كلّ من الكهانة والتنجيم؟ وماحكم المال المكسوب بالعمل بهما ؟
    - ٤. لقد كان أصحاب الأيكة ممّن يأكلون المال الحرام ، بيّن نوع كسبهم.
- عدد عشراً من طرق الكسب المحرمة، واشرح خمساً منها مع الاستشهاد على
   حرمتها من القرآن الكريم أو السنة المطهرة .
  - ٦. ماحكم الاحتكار ؟



## الإسلام يخرجنا من الظلمات إلى النور

أشرق فجر الإسلام بنوره وعقيدته السمحة ومبادئه السامية ليزيح غياهب الظلمات ويخرج الناس من عتمة الكفر والعبودية، إلى نور الرحمة والعدل الإلهي، ومما تجدر الإشارة إليه أن أعداء الإسلام يسعون بشتى الطرق إلى تشويهه من خلال تصويره دين حرب ودماء وعبودية شجعهم على ذلك تصرفات أدعياء الإسلام من المأجورين لتشويه صورته السمحة، لذا كان لابد لنا من أن نعرض عليكم – طلبتنا الأعزاء – بعضاً من سمات المجتمعات في الجاهلية ونقارن بينها وبين ماجاء به الإسلام لرد شبهات الأعداء إلى نحورهم.

اتسمت مجتمعات ماقبل الإسلام الجاهلية بما يأتى:

## أولا: الضلال العقائدي. فكانت عباداتها على النحو الآتي:

- أ. عبادة الأصنام: وتتمثل بتقديسها والتقرب إليها بالنذور وتقديم القرابين لها، وتعدّ مكة من أهم مراكز عبادة الأصنام في الجزيرة العربية آنذاك، كما تعدّ قريش إلابني هاشم أهم قبيلة عربية إبراهيمية تدعو إلى عبادة الأصنام.
- ب . عبادة الملوك: وتتمثل بتقديس أوامرهم وجعلها دينا وقانونا يؤخذ به سواء كانوا أحياءً أو أمواتًا، وتعدّ المدائن في العراق عاصمة الفرس الساسانيين الزرادشيين ، من أهم مراكز عبادة الملوك آنذاك.

- ج. عبادة الأحبار (علماء اليهود) والرهبان (علماء النصارى): وتتمثل بتقديس أوامرهم وتشريعاتهم أحياء وأمواتاً مع وضوح مخالفتها لكتب الله وسنن أنبيائه، وتُعَدُّ يثرب واليمن والكِفْل قرب الحيرة في العراق آنذاك من أهم مراكز اليهودية، وكذلك كانت نجران والحيرة والشام والحبشة من أهم مراكز النصرانية.
- د. عبادة الشهوات من الأموال والنساء والأولاد: فكانوا أسارى لشهواتهم ورغباتهم دون ضابط، مع شعّ وبخل شديد وكان الرجل يتزوج من النساء قدر مايشاء وله من الإماء والجواري مالا يعدّ ولاسيما إذا كان غنياً.

وجاء الإسلام ليُحرر الإنسانية من عبادة الطاغوت والحجارة إلى عبادة سامية، عبادة القادر الواحد الأحد الذي يستدل عليه بعظمة خلقه وقدرته التي يعجز عنها جميع خلقه قال تعالى: ﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ يونس ١٠٠ وقال تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَكُ وَحِدُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وقال تعالى: ﴿ وَلِلهُكُرُ إِلَكُ وَحِدُ لاَ إِلهَ إِللهَ هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ وحرر الإنسان من الخضوع إلى عبودية السلطان فأمر بأعظم الجهاد فقال رسول الله (ص): (أعظم الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر)، وحرره من عبودية المال فأمر بالإنفاق والصدقة ليهذب النفوس ويسدّ حاجة المحتاجين، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِللّٰهُ عَرَاءَ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَحْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤلِّلَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْمَحْرِمِينَ وَفِي سَلِيلِ لِلْفُعُرَاءَ وَالْمَسَكِينِ وَالْعَمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤلِّلَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْمَحْرِمِينَ وَفِي سَلِيلِ اللهُ وَالْمُؤلِّلَةِ وَاللّٰهُ عَلَيْهًا وَاللّٰهُ وَلَيْهُ مُنَامِ وَالْمَعْرَاءَ وَالْمَالِي فَرَانَ السَّلِيلُ فَرَضِهَةً مِنَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلِيدٌ حَكِيمٌ ﴿ وَفِي الرِّقَابِ وَالْمُولِينَ عَلَيْهًا وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلِيدٌ حَكِيمٌ ﴿ وَلَي الرّقَابِ وَالْمَالِينَ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمَالُولُ السَالِيلُ فَرَضِهَةً مِنْ اللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَالْمَالِي اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰهِ وَاللّٰمِ اللّٰمُ وَلَاللّٰهُ وَلَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ اللّٰمِ وَاللّٰمِ اللّٰمِ وَاللّٰمُ وَلَا اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ واللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّهُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

وحرّر الإِنسان من عبودية الشهوات فأمر بالتزويج، وحرَّم الزنا فأبعد رقَّ السفاح. فقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَرَبُوا ٱلزِّنَةَ ۖ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِشَةً وَسَآ عَسَيِيلًا ﴿ الله الإسراء: ٣٢ ، فقال رسول الله (ص): (من استطاع الباءة منكم فليتزوج). وحرَّم الله تعالى الزنا لما له من آثار وخيمة في الأبناء والأنساب والأعراض ومخاطر على النفس.

## ثانياً: الضلال الاجتماعي

الذي تمثل بصور شتى منها:

## ١ - كثرة الحروب والاقتتال لأتفه الأمور:

فكانت حياتهم تتسم بالقسوة والغلظة والتقاتل فلقد كان الناس في الجاهلية قبل الإسلام قبائل متنازعة متناحرة، لا هم لها إلا المفاخرة والتعالي بعضهم على بعض، تشتعل الحرب بينهم لأتفه أمر، وقد تستمر الحرب بينهم لعشرات السنوات لأجل ناقة – على سبيل المثال – كما حصل في حرب البسوس التي استمرت أربعين سنة بين تغلب وبكر؛ لأن كليب بن ربيعة التغلبي قتل ناقة البسوس خالة جساس بن مرة الكلبي.

وحرب داحس والغبراء التي كانت بين قبيلتي عبس وذبيان، لخلاف على سباق خيل بين فرسين - وهما داحس والغبراء - واستمرت هذه الحرب أربعين سنة أيضاً.

في حين جاء الإسلام يأمر بالسلم والسلام ودفع الظلم قال تعالى :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ، لَا يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ، لَكُمْ عَدُوُّ مُبْيِنُ اللَّهِ المبقرة: ٢٠٨

وحرّم الله تعالى الدماء، وأوجب القصاص على القاتل ليكون رادعاً.

قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ الْعَلْنَا فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقد قال رسول الله (ص) في حجة الوداع: (إنَّما دماؤكم حرام كحرمة يومكم هذا).

فشع نور الإسلام في قلوب أولئك القوم وقلب أفعالهم وأقوالهم رأساً على عقب فاستيقظوا بعد الضلالة والعمى، وأدركوا أن التآخي في الله ليس مجرّد شعار في كلمة يجرونها على ألسنتهم وتتناقلها أفواههم وإنما هو حقيقة عملية يتصل بواقع الحياة، وبكل أوجه العلاقات القائمة من تعاون وتناصر، وتناصح وإيثار ومحبة، وقد قام بتطبيق ذلك تطبيقاً عملياً كل من المهاجرين والأنصار، رضوان الله عليهم، ثم تبعهم على ذلك عامة المسلمين على درجات متفاوتة.

## ٢ - وأد البنات وقتل الأولاد

وصل الفساد في الجاهلية إلى أن يعادي الإنسان منهم ابنته، فلذة كبده، فيقتلها موالاة لعرف بعض القبائل، ولكسب رضا العشيرة والقبيلة، وخوفا من شماتتها وعدائها أو خوفاً من العار أو الفقر، فجاء الإسلام ليمحو هذا الظلم فحرَّم وأد البنات، قال تعالى:

ولم يقتصر قتلهم على البنات بل شمل الذكور أيضاً ، يدفعهم الفقر إلى ذلك ، فجاء الإسلام ليحرَّم هذا الفعل الشنيع ويطمئن الناس بأن الله تعالى سيرزقهم ما يسد حاجاتهم ، قال تعالى : ﴿ وَلَا تَقْنُلُوٓا أُولَكَ كُمْ مِّنَ إِمَلَقِ ۖ نَحُنُ نَرَزُقُكُمْ وَإِيّاهُمُ ۗ (الله على الانعام: ١٥١

## ٣- نظرتهم الدونية للمرأة:

فقد حرموها من أبسط حقوقها فكانت النساء تعاني الأمرين، من ذلك ما أشار اليه القرآن الكريم في سورة الانعام قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَكَذِهِ ٱلْأَنْعَكِمِ خَالِصَةً لِللَّهُ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَكِذِهِ ٱلْأَنْعَكِمِ خَالِصَةً لِللَّهُ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَكِذِهِ ٱلْأَنْعَكِمِ خَالِصَةً لِللَّهُ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَكِذِهِ ٱلْأَنْعَامِ وَقَالُواْ مَا يَعِيمُ اللَّهُ وَعَلَيْهُمْ مَا يَا مُعَالَمَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فهذه الآيات تبين بشاعة أعمالهم ومعتقداتهم فحتى الطعام كانوا يحلونه لأنفسهم ويحرّمونه على النساء.

فمن صفحات العار على البشرية، أن تعامل المرأة على أنها ليست من البشر، فلم تمر حضارة من الحضارات الغابرة، إلا وسقت المرأة ألوان العذاب، وأصناف الظلم والقهر.

فعند الإغريق قالوا عنها: شجرة مسمومة، وقالوا: هي رجس من عمل الشيطان، وتباع كأى سلعة متاع.

وعند الرومان قالوا عنها: ليس لها روح، وكان من صور عذابها أن يصب عليها الزيت الحار، وتسحب بالخيول حتى الموت.

وعند الصينيين قالوا عنها: مياه مؤلمة تغسل السعادة ، وللصيني الحق أن يدفن زوجته حيّة ، وإذا مات حقّ لأهله أن يرثوه فيها.

وعند الهنود قالوا عنها: ليس الموت، والجحيم، والسم، والأفاعي، والنار، أسوأ من المرأة، بل وليس للمرأة الحقّ عند الهنود أن تعيش بعد ممات زوجها، بل يجب أن تحرق معه.

وعند اليهود قالوا عنها: لعنة لأنها سبب الغواية، ونجسة في حال حيضها، ويجوز لأبيها بيعها.

حتى أن الفرنسيين عقدوا مؤتمراً للبحث: هل تعدُّ المرأة إنساناً أم غير إنسان؟! وهل لها روح أم ليست لها روح؟ وإذا كانت لها روح فهل هي روح حيوانية أم روح إنسانية؟ وإذا كانت روحاً إنسانية فهل هي على مستوى روح الرجل أم أدنى منها؟

وأخيراً قرروا أنَّها إنسان، ولكنها خلقت لخدمة الرجل فحسب. وأصدر البرلمان الإنكليزي قراراً في عصر هنري الثامن ملك إنكلترا يحظر على المرأة أن تقرأ كتاب (العهد الجديد) أي الإنجيل (المحرف)؛ لأنَّها نجسة.

وعند العرب في الجاهلية قبل الإسلام كانت المرأة تبغض بغض الموت ، بل يؤدي الحال إلى وأدها، أي دفنها حية أو قذفها في بئر بصورة تذيب القلوب الميتة.

## تحرير المرأة

ثم جاءت رحمة الله المهداة إلى البشرية جمعاء ، بصفات غيرت وجه التاريخ القبيح، لتخلق حياة لم تعهدها البشرية في حضاراتها قطّ ..

جاء الإسلام ليقول الله تعالى :

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْمِنَّ بِٱلْمُعُرُونِ ﴿ الْمِهُ الْبَقْرَةُ: ٢٢٨ ﴾ البقرة: ٢٢٨ جاء الإسلام ليقول الله تعالى:

﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾

جاء الإسلام ليقول الله تعالى:

﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ، وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ، ﴿ ﴾ البقرة: ٢٣٦ جاء الإسلام ليقول الله تعالى:

﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمُ ﴿ الطلاق: ٦ جاء الإسلام ليقول الله تعالى:

﴿ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴿ النساء: ٧ وَجَاء الرسول الكريم (ص) ليبين لنا مكانة المرأة.

فهو القائل (ص):

((استوصوابالنساء خيراً))

وهو القائل (ص):

((خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي))

وهناك الكثير والكثير من الأدلة والبراهين ، على أن الإسلام هو المحرر الحقيقي لعبودية المرأة، أما الأدعياء الذين يصورون الإسلام سجن قيد المرأة بالحجاب، فهذا هراء وانما أمر الإسلام بالحجاب.

حفاظا عليها من ضعاف النفوس خوف تعرضهم لها بالقول والفعل السيّئ الذي يجرحها، وحفاظا على أنو ثتها المتمثلة في عفتها وخجلها لقد حفظ الإسلام حقوق المرأة جميعاً في المعيشة والكسوة و في معاقبة من رماها بالفاحشة، من غير بيّنة بالجلد وحفظ حقها في الميراث. أمّا مايثيره الأعداء كون الإسلام أقرّ لها نصف ما للرجل، فإنّ ذلك جاء لأن المرأة غير مسؤولة شرعاً عن الإعالة والرجل هو المسؤول عن التكفّل بأمرها.

## جـ - المعاملات المحرّمة

فقد سادت في تلك المجتمعات المعاملات الربوية والغزو والغارات واستباحة الحرمات والسرقة والمقامرة من دون رادع وقد حرَّمها الإسلام جميعا. إن المقارنة بين معالم الضلال في تلك المجتمعات وماجاء به الإسلام لايمكن حصرها، لذا يتيبن لكم – طلبتنا الأعزاء من هذا القليل عظمة الإسلام الذي يأمر بالعدل والإحسان والرحمة والإيثار والسلم، كما يتضح لكم زيف ادعاءات أعداء الاسلام. وإنّ أي إساءة إلى الإسلام فهي ناجمة عن سلوك من يدعي الانتساب إليه كَمَن يقتل ويقطع الطريق ويستبيح الحرمات فهؤلاء ليسوا من الإسلام والإسلام منهم براء كما تفعل داعش والقاعدة وغيرها من الحركات التكفيرية، لذا وجب علينا الدفاع عن الإسلام ممن يحاول النيل منه أو الإساءة اليه، فلو التزمنا جميعا خُلق الإسلام وما أراده لنا لكنا الآن في عيش رغيد لاحرب ولا اقتتال ولاجائع ولا محتاج فيه.

#### المناقشة

- ١- تعددت أشكال العبودية في المجتمعات التي سبقت الإسلام ، بين ذلك، وبين ماجاء به الإسلام.
  - ٧- اذكر أشكال الضلال في مجتمعات قبل الإسلام وتحدّث عن أحدها.
    - ٣- بيّن نظرة المجتمعات السابقة للمراة، ونظرة الإسلام لها.
    - ٤- هل الإسلام ابتدع الحروب أو هذب النفوس ؟ وضّح ذلك .
- هل كانت العرب تقتل الذكور من الأبناء أو البنات فقط؟ وضّح ذلك، واستشهد
   بآية كريمة.



# المحة المحالة

| مق⊏مة                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------|
| احكام التلاوة                                                         |
|                                                                       |
| الوحجة الإولى                                                         |
| أُولِي : من القرآمُ الكريم: المؤمنومُ                                 |
| ثانياً : من الحديث النبوي الشريف : الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ١٩ |
| ثاثاً : من قصص القرآن : النبي يحيي بن زكريا (ع)                       |
| رابعاً : الأبحاث: الشهيد                                              |
| خامساً : التهذيب قصص وعبر ١- الكفاف                                   |
| ٢- حب الدنيا وعبادة الطاغوت                                           |
| ٣٤ الحليب الحليب                                                      |
|                                                                       |
| الوحجة الثانية                                                        |
| أُولاً : من القرآنُ الكريم: المؤمنونُ                                 |
| ثانياً : من الحديث النبوي الشريف : حق الصديق والجار                   |
| ثاثاً : من قصص القرآنُ : أصحاب السبت                                  |
| رابعاً : الأبحاث: حقوق الاولاح والإبوين                               |
| جامساً : التهذيب: آفات اللساق                                         |

# الوجحة الثالثة

| أُولِاً : من القرآمُ الكريم: المؤمنومُ                 |
|--------------------------------------------------------|
| ثانياً : من الحديث النبوي الشريف : وجوب المجاهرة بالحق |
| ثَاثِناً : من قصص القرآق : سليماق بن داود (ع)          |
| رابعاً : الأبحاث: ⊏ور المرأة في المجتمع                |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 |
|                                                        |
| الوحجة الرابعة                                         |
| أُولاً : من القرآنُ الكريم : القصص                     |
| ثانياً : من الحجيث النبوي : المفلس في الإخرة           |
| ثَاثَاً : من قصص القرآحُ : نبي الله أسحاق (ع)          |
| رابعاً : الأبحاث : العمل في النظام الإقتصادي الإسلامي  |
| خامساً : التهذيب: المؤمنومُ أخوة                       |
|                                                        |
| الوجهة الخامسة                                         |
| أُولِاً : من القرآمُ الكريم : القصص                    |
| ثانياً : من الحديث النبوي الشريف : نزاهة الموظف        |
| ثَالثاً : من قصص القرآنُ : ذو القرنين                  |
| رابعاً : الأبحاث: المعاملات المحرمة                    |
| خامساً : التهذيب : الإسلام يخرجنا من الظلمات إلى النور |