

المركز الوطنى لتطوير المناهج **National Center** for Curriculum Development

# الصف التاسع الفصل الدراسى الأول

#### فريق التأليف

أ.د. هايال عبد الحفيظ داود (رئيسًا)

أ.د. خالد عطية السعودي (مشر فًا على لجان التأليف)

د. سمر محمد أبو يحيى (منسقًا)

د. جمال محمد أبو زايد

د. محمد عبد الله طلافحة

د. بكر تيسير المرافي

#### الناشر: المركز الوطنى لتطوير المناهج

يسر المركز الوطني لتطوير المناهج استقبال آرائكم وملحوظاتكم على هذا الكتاب عن طريق العناوين الآتية:

**O** 06-5376262 / 240

@nccdjor

@ feedback@nccd.gov.jo
@ www.nccd.gov.jo

قرَّرت وزارة التربية والتعليم تدريس هذا الكتاب في مدارس المملكة الأردنية الهاشمية جميعها، بناءً على قرار المجلس الأعلى للمركز الوطنى لتطوير المناهج، وقرار مجلس التربية والتعليم رقم (2023/199)، تاريخ 2023/7/5، بدءًا من العام الدراسي 2024/2023م.

ISBN 978-9923-41-587-0

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية: (2024/2/1096)

بيانات الفهرس الأولية للكتاب

عنوان الكتاب التربية الإسلامية: الصف التاسع (الفصل الدراسي الأول)

إعداد/ هيئة الأردن المركز الوطنى لتطوير المناهج

بيانات النشر عمّان: المركز الوطنى لتطوير المناهج، 2024

رقم التصنيف 375.001

الواصفات /التربية الإسلامية/ أساليب التدريس // تطوير المناهج// التعليم الأساسي/

الطبعة الثانية، مزيدة ومنقحة

يتحمَّل المُؤلِّف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مُصنَّفه، ولا يُعبِّر هذا المُصنَّف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية.

#### بِسْ مِلْ الرَّحْمَارِ الرَّحْمَارِ الرَّحْمَارِ الرِّحْمَارِ

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فانطلاقًا من الرؤية الملكية السامية، يستمرُّ المركز الوطني لتطوير المناهج بالتعاون مع وزارة التربية والتعليم في أداء رسالته المتعلقة بتطوير المناهج الدراسية؛ بُغْية تحقيق التعلُّم النوعي المتميِّز. وبناءً على ذلك، فقد جاء كتاب التربية الإسلامية للصف التاسع الأساسي مُنسجمًا مع فلسفة التربية والتعليم، وخُطَّة تطوير التعليم في المملكة الأردنية الهاشمية، ومُحقِّقًا مضامين الإطار العامِّ والإطار الخاصِّ للتربية الإسلامية ومعاييرهما ومُؤشِّرات أدائهما، التي تتمثَّل في إعداد جيل مُؤمِن بدينه الإسلامي، وذي شخصية إيجابية متوازنة، ومُعتزِّ بانتهائه الوطني، ومُلتزِم بالتصوُّر الإسلامي للكون والإنسان والحياة، ومُتمثِّل بالأخلاق الكريمة والقِيم الأصيلة، ومُلِمٍّ بمهارات القرن الواحد والعشرين.

وقد روعي في تأليف هذا الكتاب دورةُ التعلُّم المُنبِقة من النظرية البنائية التي تمنح الطلبة الدور الأكبر في عمليتي التعلُّم والتعليم، وتتمثَّل مراحلها في: أنهيًّا وأستكشف، وأستنير (الشرح والتفسير)، وأستزيد (الإثراء والتوسُّع)، وأختبر معلوماتي، فضلًا عن إبراز المنحى التكاملي بين مبحث التربية الإسلامية وبقية المباحث الدراسية الأُخرى، مثل: اللغة العربية، والتربية الاجتهاعية والوطنية، والعلوم، والرياضيات، والفنون في أنشطة الكتاب المُتنوِّعة وأمثلته المُتعدِّدة.

يتألَّف الجزء الأول من الكتاب من أربع وحدات، اختيرت عناوينها من كتاب الله تعالى، وهي: ﴿ وَكَانَ أَمُرُ اللّهِ قَارَا مَقُدُورًا ﴾ ، ﴿ وَبِالَحْقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالَحْقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالَحْقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالَحْقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالَحْقِ أَنْ اللّه عَلَى اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ مَثَل الملاحظة، والتصنيف، والترتيب والتسلسل، والمقارنة، والتواصل. وهو يتضمَّن أسئلة تراعي الفروق الفردية، وتنمّي مهارات التفكير وحل المشكلات. ولا شكَ في أنَّ ضهان استيعاب الطلبة هذه الكفايات واكتسابهم إيّاها يتطلّب بعض التغييرات والتطوير لطرائق التدريس وآليات التقييم المستخدمة بتوجيه وإدارة مُنظَّمة من المُعلِّم/ المُعلِّمة، اللذينِ لها أنْ يجتهذا في توضيح الأفكار وتطبيق الأنشطة وفق خطوات مُحدَّدة ومُنظَّمة؛ بُغْيَة تحقيق أهداف المبحث التفصيلية بها يتلاءم وظروف البيئة التعليمية التعلَّمية وإمكاناتها، واختيار الاستراتيجيات التي تساعد على رسم أفضل المهارسات وتحديدها لتنفيذ الدروس وتقييمها.

ونحن إذ نُقدِّم هذا الكتاب، فإنَّنا نأمل أنْ يُسهِم في تحقيق الأهداف المنشودة لبناء الشخصية لدى طلبتنا، وتنمية اتجاهات حُبِّ التعلُّم ومهارات التعلُّم المستمرِّ لديهم، سائلين الله تعالى أنْ يرزقنا الإخلاص والقبول، وأنْ يُعيننا جميعًا على تحمُّل المسؤولية وأداء الأمانة.

#### المركز الوطني لتطوير المناهج

### الفهرسُ

| رقم الصفحة | الدرسُ                                                              | الوَحدةُ                                                                 |
|------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 6          | 1. سورةُ الإسراءِ، الآياتُ الكريمةُ (١-٨)                           | الوَحدةُ الأولى:                                                         |
| 13         | 2. مِنْ خصائصِ الشريعةِ الإسلاميةِ: الربّانيةُ                      | ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَّقْدُورًا ﴾                            |
| 18         | 3 . التلاوةُ والتجويدُ: التفخيمُ والترقيقُ                          | [ الأحزاب: ٣٨]                                                           |
| 25         | 4. الإيمانُ بالقَدَرِ                                               |                                                                          |
| 31         | 5. يومُ أُحُدٍ (3 هـ)                                               |                                                                          |
| 39         | 1. سورةُ الإسراءِ، الآياتُ الكريمةُ (٩-١٢)                          | الوَحدةُ الثانيةُ:                                                       |
| 46         | 2 . أحكامُ الأيهانِ في الإسلامِ                                     | ﴿وَبِٱلْحُقِّ أَنْزَلْنَهُ وَبِٱلْحُقِّ نَزَلَ﴾                          |
| 52         | 3 . التلاوةُ والتجويدُ: تفخيمُ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقُها | [ الإسراء: ١٠٥]                                                          |
| 58         | 4 . مِنْ مصادرِ التشريعِ الإسلاميِّ: الإجماعُ                       |                                                                          |
| 63         | 5 . سيّدُنا أيوبُ هِ                                                |                                                                          |
| 69         | 1. سورةُ الإسراءِ: الآياتُ الكريمةُ (١٣-١٧)                         | الوَحدةُ الثالثةُ:                                                       |
| 75         | 2 . أقسامُ الحديثِ الشريفِ                                          | ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَامِرَ ٱللَّهِ<br>فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ |
| 81         | 3. التلاوةُ والتجويدُ: تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ وترقيقُها            | فإحه مِن عوى الفاوب **<br>[ الحج: ٣٢]                                    |
| 86         | 4. المسجدُ الحرامُ                                                  | No.                                                                      |
| 91         | 5. أحكامُ الطعامِ والشرابِ في الإسلامِ                              | Manager Color                                                            |
| 97         | 1. الحديثُ الشريفُ: علاماتُ المُنافِقِ                              | الوَحدةُ الرابعةُ:                                                       |
| 103        | 2. العُمرةُ                                                         | ﴿ وَأَحْسِنُوٓ ا إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾                  |
| 109        | 3. التلاوةُ والتجويدُ: تطبيقاتٌ على أحكامِ التفخيمِ والترقيقِ       | [ البقرة: ١٩٥]                                                           |
| 113        | 4. موقفُ الإسلامِ مِنَ العنفِ المجتمعيّ                             |                                                                          |
| 119        | 5 . مِنْ أعلامِ الصحابةِ على ثرى الأردنِّ                           |                                                                          |

## دروسُ الوَحدةِ الأولى

- 1 سورةُ الإسراءِ، الآياتُ الكريمةُ (١-٨)
- ونْ خصائصِ الشريعةِ الإسلاميةِ: الربّانيةُ 2
  - 3 التلاوةُ والتجويدُ: التفخيمُ والترقيقُ
    - 4 الإيمانُ بالقَدرِ
    - 5 يومُ أُحُدٍ (3 هـ)

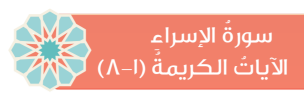
# الوَحدةُ الأولى

# قالَ تعالى:

﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ قَدَرًا مَّقَدُورًا ﴾

[الأحزاب:٣٨]









#### الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ 🗸

تتناولُ الآياتُ الكريمةُ حادثةَ الإسراء بالنبيِّ عَلَيْهُ مِنَ المسجدِ الحرام إلى المسجدِ الأقصى، وتشيرُ إلى دعوة سيّدنا موسى ه وتبيّنُ إفسادَ بني إسرائيلَ في الأرض.



# ك ﴿ أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشَفُ

أَتَأُمَّلُ الموقفَ الآتِيَ مِنَ السيرةِ النبويةِ، ثُمَّ أُجيبُ عَمّا يليهِ:

وقعَتْ حادثةُ الإسراءِ والمعراج بعدَ عام الحزنِ الذي تُؤفِّيَ فيهِ أبو طالب عَمُّ النبيِّ عَلَيْهُ الذي كانَ ينصرُهُ ويحميه، وزوجةُ النبيِّ عَلَيْ خديجةُ بنتُ خويلدٍ ، التي كانَتْ أولَ مَنْ آمنَ به عَيَيْ وأعانَتْهُ على دعوته، وبعدَما لقيَهُ عَلَيْ مِنْ إيذاءِ أهلِ الطائفِ وعدم قَبولِمُ الدعوة حينَ خرجَ إليهِم يدعوهُمْ إلى الإسلام،

فكانَتْ هذِهِ الرحلةُ تكريهًا للنبيِّ عَلَيْ على صبرِهِ، وتحمّلِهِ أذى قريش وغيرهم، وتخفيفًا عنه، وفيها شُرعَتِ الصلاةُ.

- أَسْتَنْتِجُ الحكمةَ مِنْ وقوع حادثةِ الإسراءِ والمعراج في عام الحزنِ.

- شُرِعَتِ الصلاةُ في حادثةِ الإسراءِ والمعراجِ. أُبِيِّنُ دِلالةَ ذلكَ.

💛 إضاءَةٌ

سورةُ الإسراءِ مِنَ السُّوَرِ المكيّةِ، وعددُ آياتِها (111) آيةً، وقدْ سُمِّيتُ بهذا الاسم نسبةً إلى حادثةِ الإسراءِ، وهيَ تتناولُ بعضَ موضوعاتِ العقيدةِ الإسلاميةِ، مثل: التوحيدِ، والبعثِ، ورسالةِ الأنبياء على.

# أَفْهَمُ وَأَحْفَظُ



#### 🧩 سورةُ الإسراءِ (١-٨) 🥳

#### بِسْ \_\_\_\_ أَللَّهِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرَّحِيبِ حِ

﴿ سُبْحَنَ النَّذِى اَلْمَصَى بِعَبْدِهِ - لَيْلَا مِنَ الْمَسْجِدِ الْخُوَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْخُولِمُ الْمَسْجِدِ الْخُولِمُ الْلَاقَصَا الَّذِى اَلْكُونَا حَوْلَهُ وَلِيُرِيَهُ وَمِنْ عَلَيْكِيَّا إِنّهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۞ وَالتَيْنَامُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَهُ هُدَى لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ الْاَتَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَالتَيْنَامُوسَى الْكِيتَةِ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ فُوحٌ إِنّهُ وَكَاتَ عَبْدَا شَكُورًا ۞ وَصِيلًا ۞ فُرِيَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ فُوحٌ إِنّهُ وَكَاتَ عَبْدَا شَكُورًا ۞ وَصَينَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَ عُلُوّا وَصَينَا إِلَى اللّهُ مَا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مُعْولًا ۞ ثُمْ رَدَدُنَا لَكُمُ شَدِيدِ فَجَاسُوا خِلْلَ الدِيرِ وَكَانَ وَعَدَا مَفْعُولًا ۞ ثُمْ رَدَدُنَا لَكُمُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ مُعْولًا ۞ ثُمْ وَلِي اللّهُ مُعْولًا هُولِهُ اللّهُ مُعْولًا ۞ ثُمْ وَلِي اللّهُ مُعْولًا ۞ ثُمْ وَلِي اللّهُ مُعْولًا ۞ ثُمْ وَلِي اللّهُ مُعْولًا هُولُوهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

#### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

سُبْحَنَ: تنزَّهَ اللهُ تعالى عمَّا لا يَليقُ بِهِ سبحانَهُ. يَليقُ بِهِ سبحانَهُ. أَسْرَىٰ: مِنَ الإسراء، وهوَ السّيرُ

ليلًا.

ءَايَلِتِناً: عجائِبِ قُدرتِنا.

وَكِيلًا: شريكًا.

قَضَيْنَآ: أخبرْنا.

ٱلْكِتَبِ: التوراةِ.

بَعَثْنَا: سلَّطْنا.

أُوْلِى بَأْسِ: ذَوي قوّةٍ وبَطشٍ.

فَجَاسُواْ: تردّدوا مجيئًا وذهابًا.

خِلَالَ: وَسَطَ.

ٱلْكَرَّةَ: الغَلَبةَ.

نَفِيرًا: عددًا.

لِيَسُفُواْ وُجُوهَكُمْ: لِيُذِلُّوكُمْ.

لِيُتَبِّرُواْ: لِيُدَمَّروا.

حَصِيلًا: سِجنًا.

#### أَسْتَنيرُ

تتناولُ الآياتُ الكريمةُ (١ - ٨) الموضوعات الآتيةَ:

موضوعاتُ الآياتِ الكريمةِ

الآياتُ الكريمةُ (٤-٨) إِفسادُ بَني إسرائيلَ، وعقابُ اللهِ تعالى لَهُمْ

الآيتانِ الكريمتانِ (٢-٣)

دعوة سيّدِنا موسى الله

الآيةُ الكريمةُ (١) حادثةُ الإسراءِ، ومكانةُ المسجدِ الأقصى

#### أوَّلًا حادثةُ الإسراءِ، ومكانةُ المسجدِ الأقصى

ابتدأَتِ السورةُ الكريمةُ بتعظيم اللهِ تعالى وتنزيهِ عَنْ كلِّ نقص لا يَليقُ بِهِ سبحانَهُ، وقَدْ عبرَ عَنْ ذلكَ بلفظِ ﴿ سُبْحَنَ ﴾، ثُمَّ أخبرَ سبحانَهُ أَنَّهُ أَسرى بسيّدِنا رسولِ اللهِ عَلَيْ ليلًا مِنَ المسجدِ الحرامِ إلى المسجدِ الأقصى. قالَ تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللَّهِ عَلَيْ مِعْدِهِ لَيَلَا ﴾، وجاء التعبيرُ بلفظِ ﴿ يَعْبَدِهِ ﴾، تشريفًا لسيّدِنا محمد رسولِ الله عَلَيْ اللدِّللةِ على أنَّ منزلةَ العبوديةِ للهِ تعالى هِيَ أشرفُ منزلة. وقدْ ربطَ سبحانَهُ وتعالى بَيْنَ المسجدِ الحرامِ والمسجدِ الأقصى في قولِهِ تعالى: ﴿ مِنَ الْمَسْجِدِ الْخَلِمِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْخُرامِ والمسجدِ الأقصى في قولِهِ تعالى: ﴿ مِنَ الْمُسْجِدِ الْخُلَمِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَفْصَا ﴾؛ لبيانِ قدسيّتِهِا، ومكانتِها عندَ اللهِ تعالى، وامتدحَ سبحانَهُ المسجدَ الأقصى، وجعلَهُ مباركًا معَ ما يحيطُ بهِ مِنْ أرض. قالَ تعالى: ﴿ اللهِ تعالى، وامتدحَ سبحانَهُ المسجدَ الأقصى، وجعلَهُ مباركًا معَ ما يحيطُ بهِ مِنْ أرض. قالَ اللهِ عَلَى: ﴿ اللهِ تعالى، وامتدحَ سبحانَهُ المسجدَ الأقصى وما يحيطُ بهِ مِنَ الأرضِ المباركةِ - وَهِيَ بلادُ الشامِ ومِنْها ومِنْها الردونُ وفلسطينُ - مَهدُ الرسالاتِ ومهبِطُ الوحي، إذْ عاشَ فيها كثيرٌ مِنَ الأنبياءِ هِ، مثل: إبراهيمَ هُ والمحاقَ هُ، ويعقوبَ هُ، وداودَ هُ، وزكريّا هُ، ويحيى هُ، وعيسى هُ. ثُمَّ بيّنَ اللهُ تعالى الغاية وأطلاعَهُ على ما في السهاواتِ، حيثُ رأى عَلَى فيها الجنة والنارَ، والملائكةَ الكرامَ والأنبياءَ هُ، فهوَ سبحانَهُ ويُطلِعَهُ على ما في السهاواتِ، حيثُ رأى عَلَى: ﴿ إِنَّهُ هُوَ السَمِعُ الْمَعِدُ الْمَالِ عبادِهِ، بصيرٌ بأعها في قالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُ هُو السَمِعُ الْمَعِدُ على ما في السهاواتِ، حيثُ رأى تعلى: ﴿ إِنَّهُ هُو السَمِعُ الْمَعِدُ الْمَعْدِ المَعْدِو، بصيرٌ بأعها في قالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُ هُو السَمِعُ الْمَعْمِ المَعْدِ وَالْمَ عالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُ هُو السَمِعُ الْمَعْدِ وَالْمَ عالَ عالَمَ عالَ عالَهُ عالَ تعالى: ﴿ إِنَّهُ هُو السَمِعُ الْمَعْدِ وَالَ عبادِهُ بصيرًا بأعها أَلْمُ اللهُ اللهُ المُعْلِقُ المَالِونَ المَالِلُ عبادِهُ اللهُ اللهُ المُعْلَقُ المَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِهُ اللهُ اللهُ المَعْمَ اللهُ السَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِهُ اللهُ



#### أُفَكِّرُ وَأُدَوِّنُ

أُفكِّرُ في الحكمةِ مِنْ إطْلاعِ اللهِ تعالى رسولَهُ عَلَيْهِ على عجائبِ قُدرتِهِ وعظَمتِهِ في حادثةِ الإسراءِ والمعراجِ، ثُمَّ أُدوِّنُ الإجابةَ التي توصَّلْتُ إليها.

.....



#### أُشاهِدُ وَأُعَرِّفُ

أُشاهِدُ العرضَ المرئيَّ عَنْ طريقِ الرمزِ المجاورِ (QR Code)؛ لمعرفةِ مزيدٍ عَنِ المسجدِ الأقصى المباركِ، ثُمَّ أُعرِّفُ بِهِ.

PATIBLE TO THE PATIBL

### ثانيًا 🗸 دعوةُ سيّدِنا موسى 🎕

تُخبرُنا الآياتُ الكريمةُ أنَّ اللهَ تعالى أنزلَ التوراةَ عَلى سيّدِنا موسى هَ فَلايةِ بَني إسرائيلَ، وتحذيرهِمْ مِنْ عبادةِ غيرِ اللهِ تعالى. قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَهُ هُدَى لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَلَّا تَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴾. وذكّرتِ الآياتُ الكريمةُ

بَني إسرائيلَ أَنَّهُمْ مِنْ نَسْلِ سيّدِنا نوح الله الذي أمرَهُ اللهُ تعالى بصُنعِ السفينةِ وحملِ مَنْ آمَنَ معَهُ لينجوَ مِنَ الغرقِ. قالَ تعالى: ﴿ ذُرِيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوِّ ﴾. وقدْ وجّههُمْ سبحانَهُ وتعالى إلى أَنْ يجعلوا سيّدَنا نوحًا الله قدوةً لَهُمْ؛ فإنَّهُ كانَ عبدًا شاكرًا لأنعُم اللهِ تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْدَا شَكُورًا ﴾.

# أَبْحَثُ وَأُدَوِّنُ

أَبْحَثُ فِي سببِ تذكيرِ الآياتِ الكريمةِ بَني إسرائيلَ بأنَّهُمْ مِنْ ذرّيةِ سيّدِنا نوحٍ هِ، ثُمَّ أُدَوِّنُ إجابتي.

# ثَالثًا إِفْسَادُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وعقابُ اللهِ تعالى لَهُمْ

تتحدثُ الآياتُ الكريمةُ عَنْ إفسادِ بَني إسرائيلَ الذي سيقعُ منهُمْ في الأرضِ المقدَّسةِ وعصيابِم واستكبارِهِمْ عَنْ عبادةِ اللهِ تعالى، وتُبيّنُ أَنَّ هذا الإفسادَ سيتكرّرُ منهمْ. قالَ تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ فِي الْكِيَبِ لَتُفْسِدُنَ وَقَصَلُ في بيانِ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعَلْنَ عُلُوّا كِيرًا ﴿ . تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ أيضًا سنّةَ اللهِ تعالى في معاقبةِ المفسِدين، وتفصّلُ في بيانِ فسادِ بَني إسرائيلَ ؛ إِذْ أخبرَ سبحانَهُ وتعالى أنَّهُ إذا جاءَ الوعدُ المحدَّدُ بسببِ إفسادِ بَني إسرائيلَ الأوّلِ، بعثَ اللهُ تعالى عليهِمْ عبادًا لَهُ أقوياءَ، فيقفونَ في وجهِ مخطّطاتِهمْ وطغيانِهمْ، وإفسادِهمْ، وهُوَ وعدُّ مِنَ اللهِ تعالى لا محالَ نافذُّ. وقلَ عَدَامَ فَعُولَا ﴾. قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ الوعدُ اللهُ مَعالَى اللهِ عَالَى اللهُ وَعَدُ مِنَ اللهِ تعالى لا محالَ نافذُ. وفي هذا إشارةٌ إلى صفاتِ مَنْ يواجهونَ الإفسادَ وأهلَهُ، وهِيَ العبوديةُ للهِ تعالى وامتلاكُ القوّةِ، وإلى أنَّ عاقبةً وفي هذا إشادِ والخروجِ عَنْ أمرِ اللهِ تعالى هيَ الدمارُ والهلاكُ، وأنَّ اللهَ تعالى لا يظلمُ العبادَ حينَ إهلاكِهِمْ، بَلْ يعاقبُهُمْ على أفعالِمِمْ.

ثُمَّ تذكُرُ الآياتُ الكريمةُ أنَّ الغلبة بعدَ ذلكَ تعودُ لبَني إسرائيل. قالَ تعالى: ﴿ وَأَمْدَدُنَكُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا الْخَرى، ويُمدّونَ بالمالِ والأولادِ. قالَ تعالى: ﴿ وَأَمْدَدُنَكُمُ بِالْمَوْلِ وَبَعِينَ وَجَعَلْنَكُمُ اللَّهُ تعالى أَنَّهُمْ إنْ عادوا إلى الإفسادِ، فسَيَبْعثُ مِنْ جديدٍ عبادًا لَهُ مؤمنينَ ينتصرونَ عليهِمْ كَما انتصروا عليهِمْ أولَ مرّة، وسوفَ يُذِلّونَهُمْ، قالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ اللَّهُ خِرَةِ لِيسَّتُواْ وُجُوهَ هُمْ ﴾، وأنَّ هؤلاءِ العبادَ المؤمنينَ سيحرّرونَ المسجدَ الأقصى منهُمْ بالقوّة، ويدمّرونَ بني إسرائيلَ. قالَ تعالى: ﴿ وَلِيدُخُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا لَوْمَنِينَ سيحرّرونَ المسجدَ الأقصى منهُمْ بالقوّة، ويدمّرونَ بني إسرائيلَ. قالَ تعالى: ﴿ وَلِيدُخُواْ الْمَسْجِدَ كَمَا مَا أَصَابَ بَني إسرائيلَ.

مِنْ مظاهرِ الإفسادِ ما يقومُ بِهِ المُتُطرِّفونَ مِنَ اليهودِ، مِنِ اعتداءاتٍ متكرِّرةٍ على المسجدِ الأقصى المباركِ. أَذْكُرُ ثلاثَ صُورٍ مِنْ هذهِ الاعتداءاتِ، ثُمَّ أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي فيها.

ثُمَّ تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ سُنةً مِنْ سُننِ اللهِ تعالى، وَهِيَ أَنَّهُ سبحانَهُ لا يظلمُ خَلقَهُ، فإنْ أحسنوا عاملَهُمْ بالإحسانِ، وإنْ أساؤوا عاقبَهُمْ بسببِ ظلمِهِمْ. قالَ تعالى: ﴿عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَكُو وَإِنْ عُدَّةُ عُدُنا﴾. وتذكّرُهُمُ الآياتُ بالإحسانِ، وإنْ أساؤوا عاقبَهُمْ بسببِ ظلمِهِمْ. قالَ تعالى: ﴿عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَكُو وَإِنْ عُدَاتُ عُدُنا﴾. وتذكّرُهُمُ الآياتُ الكريمةُ أنَّ طريقَ النجاةِ مِنْ عذابِ اللهِ تعالى وعقابِهِ هو العودةُ عمّا هُمْ فيهِ مِنَ الفسادِ، أمّا إذا استمرّوا على طريقتِهِمْ فستكونُ عاقبتُهُمْ في الآخرةِ جهنّمَ لا يستطيعونَ الخروجَ مِنْها. قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاجَهَنّهَ لِلْكَنِينَ حَصِيرًا﴾.

# أُفَكِّرُ وَأُبَيِّنُ

| 1 أُفَكِّرُ في سَبَبِ ذِكرِ إفسادِ بَني إسرائيلَ في سورةِ الإسراءِ.                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 أُبيِّنُ سببَ إضافةِ العبادِ إلى اللهِ تعالى في قولِهِ تعالى: ﴿بَعَثْنَاعَلَيْكُمْ عِبَادَا لَّنَا ﴾. |

### أَسْتَزيدُ

حدثَتْ معجزةُ الإسراءِ والمعراجِ في السابع والعشرينَ مِنْ شهرِ رجبِ للعامِ الحادي عشرَ مِنَ البعثةِ، وفيها انتقلَ النبيُّ عَلَيْ بوساطةِ البُراقِ (مخلوقٌ مِنْ مخلوقاتِ اللهِ تعالى، سخّرَهُ سبحانَهُ للنبيِّ عَلَيْ لينقلَهُ في رحلةِ الإسراءِ) مِنَ المسجدِ الحرامِ في مكةَ المكرمةِ إلى المسجدِ الأقصى في القدسِ، حيثُ التقى عَلَيْ بالأنبياءِ والرسلِ السابقينَ هُ وصلى بِمْ إمامًا، ثُمَّ صُعِدَ بِهِ إلى السهاواتِ العُلى في رحلةِ المعراجِ، ثمَّ عادَ إلى مكةَ المكرمةِ في الليلةِ نفسِها. وقَدْ جاءَ ذِكرُ الإسراءِ في هذهِ السورةِ، أمّا المعراجُ فذُكرَ في الآياتِ الكريمةِ (٦-١٨) مِنْ سورةِ النهياتِ الكريمةِ المنابقينَ الله المنابقينَ المنابقينَ المنابقينَ الله المنابقينَ الله المنابقينَ ال

# بِطُ ۗ فَعَ الْعِلْمِ

يساعدُنا تطوّرُ وسائلِ الاتصالِ وسرعةُ وسائلِ النقلِ الهائلةُ اليومَ، كالطائراتِ والمركباتِ الفضائيةِ، على تصوّرِ معجزةِ الإسراءِ والمعراجِ، وكيفَ أنَّ النّبيَّ عَلَيْ عادَ مِنْ رحلةِ الإسراءِ والمعراجِ في الليلةِ نفسِها، الّتي حصلَتْ في وقتٍ لمْ يكنِ الناسُ فيهِ يستخدمونَ إلّا وسائلَ نقلِ بدائيةً.

# أُنَظُّمُ تَعَلُّمي



# الموضوعاتُ التي تناولَتُها الآياتُ الكريمةُ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ

الآيةُ الكريمةُ (١)

الآيتانِ الكريمتانِ (٢-٣)

الآياتُ الكريمةُ (٤-٨)

#### أُسْمو بِقِيَمي



| الأقصى عندَ المسلمينَ. | مكانة المسجد | أُقَدِّرُ |
|------------------------|--------------|-----------|
|------------------------|--------------|-----------|







# أَخْتَبِرُ مَعْلوماتي

- أَقْتَرِحُ عنوانًا مناسبًا لموضوع الآياتِ الكريمةِ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ.
  - 2 أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ المفرداتِ القرآنيةَ التي تعني كلَّا ممّا يأتي: أ. شريكًا. ب. سلَّطْنا. ج. سجنًا. د. تردّدوا مجيئًا وذهابًا.
    - 3 أُعلِّلُ كلَّا مِمّا يأتي:
- أ . التعبيرُ بلفظِ ﴿ بِعَبْدِهِ ٤٠ فِي قولِهِ تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيُلَّا ﴾.
- ب. الربطُ بَيْنَ المسجدِ الحرام والمسجدِ الأقصى في قولِهِ تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾.
  - ج. امتدحَ اللهُ تعالى المسجد الأقصى، وجعلَهُ مباركًا معَ ما يحيطُ بهِ مِنْ أرض.
- ﴿ أَتَأَمَّلُ الآياتِ الكريمةَ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ، ثُمَّ أَكتُبُ قولَ اللهِ تعالى الذي يدلُّ على كلِّ مِمّا يأتي:
   أ. بيانُ الغايةِ والحكمةِ مِنْ معجزةِ الإسراءِ والمعراج.
  - ب. تذكيرُ بَني إسرائيلَ أنَّهُمْ مِنْ نَسل سيّدِنا نوح هي.
  - ج. تكرّرُ إفسادِ بَني إسرائيلَ الذي سيقعُ منهُمْ في الأرض المقدَّسةِ، وعصيانُهُمْ.
  - 5 أَضَعُ إشارةَ ( ✔) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
    - أ . ( ) سورةُ الإسراءِ مدنيّةُ، وعددُ آياتِها (١١١) آيةً .
    - ب. ( ) وقعَتْ حادثةُ الإسراءِ والمعراج في السنةِ العاشرةِ للبعثةِ.
    - ج. ( ) المقصودُ بقولِهِ تعالى: ﴿ ٱلَّذِي بَرَّكُنَا حَوْلَهُ ﴾ هوَ بلادُ الشام، ومِنْها الأردنُّ وفلسطينُ.
      - أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ صفتَينِ مِنْ صفاتِ مَنْ يقفونَ في وجه إفسادِ بني إسرائيل.
        - 7 أَكتُبُ الآياتِ الكريمةَ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ غيبًا.

#### أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



|        | درجةُ التَّحقُّقِ |        | نِتاجاتُ التَّعَلَّم                                                         |
|--------|-------------------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطة            | عاليةٌ |                                                                              |
|        |                   |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ تلاوةً سليمةً.            |
|        |                   |        | أُبِيِّنُ معانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةَ (١-٨).    |
|        |                   |        | أُفَسِّرُ الآياتِ الكريمةَ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ.                        |
|        |                   |        | أَحْفَظُ الآياتِ الكريمةَ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ غيبًا.                   |
|        |                   |        | أَتَمَثَّلُ القِيَمَ الواردةَ في الآياتِ الكريمةِ (١-٨) مِنْ سورةِ الإسراءِ. |





#### الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ

تتّصفُ الشريعةُ الإسلاميةُ بصفاتِ الكمالِ والتمامِ؛ لأنّ أساسَ خصائِصِها أنّها ربّانيّةُ مِنْ عندِ اللهِ سبحانَهُ وتعالى.



# أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ ۖ أَتَهَيًّا وَأَسْتَكْشِفُ

أَتَدَبَّرُ الآيةَ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليها:

قَالَ تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتْكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءُ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونُس: ٥٧].

| بالموعظة؟ | ما المقصودُ | 1 |
|-----------|-------------|---|
| / •       |             |   |

| هذه الموعظة؟ | ما مصدرُ | 2 |
|--------------|----------|---|

| مالي هذهِ الموعظة؟ | وصفَ اللهُ ت | بم | 3 |
|--------------------|--------------|----|---|
|--------------------|--------------|----|---|

#### إضاءة الم

الشريعةُ الإسلاميةُ: هِيَ العقائدُ والعباداتُ والمعاملاتُ والأخلاقُ المستمَدّةُ مِنَ القرآنِ الكريمِ والسنةِ المستمَدّةُ مِنَ القرآنِ الكريمِ والسنةِ النبويةِ؛ لتنظيمِ حياةِ الناسِ، وتحقيقِ مصالحِهمْ في الدنيا والآخرةِ.

# أَسْتَنيرُ

تتميّزُ الشريعةُ الإسلاميةُ بخصائصَ عدةٍ جعلَتْها صالحةً للتطبيقِ في كلِّ زمانٍ ومكانٍ، ومحقّقةً لمصالحِ الناسِ وسعادتِمِمْ في الدنيا والآخرة، وقدْ سبقَ لي دراسةُ خصيصتَينِ، هُما: إنسانيةُ الإسلامِ، وشمولُهُ. وفي هذا الدرس سأتعرّفُ خصيصةَ الربّانيّةِ.

يُقصَدُ بربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ أنَّها مِنْ عندِ اللهِ تعالى رَبِّ العالمينَ.

وقَدْ تولّى اللهُ تعالى حفظَ الشريعةِ الإسلاميةِ بحفظِ القرآنِ الكريمِ. قالَ تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُ وَ لَكُو اللّهِ عَلَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل

#### ا آثارُ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في أحكامِها

إِنَّ لاتصافِ الشريعةِ الإسلاميةِ بالربّانيّةِ آثارًا كثيرةً في أحكامِها، ومِنْ ذلكَ:

- أ . موافقةُ أحكامِ الشريعةِ الإسلاميةِ ومبادئِها الفطرةَ الإنسانيّة، ومراعاتُها حاجاتِ الإنسانِ ومصالحَهُ، فكلُّ حُكم شرّعَهُ اللهُ تعالى إلمّا أَنْ يكونَ لَحَلْمِ مصلحة، وإمّا أَنْ يكونَ لدَفْعِ مَفسَدةٍ، فاللهُ تعالى هو الذي خلقَ الإنسان، وهو أعلمُ بما يحتاجُ إليهِ ويُصلحُهُ، فشريعَ لَهُ ما يلائمُهُ. قالَ تعالى: ﴿ أَلَا يَعَامُ مَنْ خَلَقَ وَهُواً لللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [اللك: ١٤].
- ب. مخاطبةُ الشريعةِ الإسلاميةِ العقلَ والقلبَ معًا، إذْ إنَّ نصوصَ الشريعةِ ليسَتْ نصوصًا قانونيةً تخاطبُ العقلَ دونَ أَنْ تؤثّرَ في القلبِ، ولا نصوصًا تُثيرُ المشاعرَ مَعَ بُعدِها عَنِ العقلِ، إنَّما أحكامُها تُؤثّرُ في القلبِ وتربّيهِ، ومَعَ ذلكَ فهِيَ مُتزنةٌ مُوافقةٌ للعقلِ. قالَ تعالى: ﴿لَوْكَانَ فِيهِ مَا عَالِهَةٌ إِلَّا اللهَ لَفَسَدَتَأَ فَسُبْحَنَ اللهَ وَتربّيهِ، ومَعَ ذلكَ فهِيَ مُتزنةٌ مُوافقةٌ للعقلِ. قالَ تعالى: ﴿لَوْكَانَ فِيهِ مَا عَالِهَ قُ إِلَّا اللهَ لَفَسَدَتَأَ فَسُبْحَنَ اللهَ وَتِيلِهُ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢].
- ج. كَمَالُ أَحَكَامِ الشريعةِ الإسلاميّةِ، واستحالةُ النقص والخطأِ والزلَلِ فيها، فَهِيَ مِنْ عندِ اللهِ تعالى المُتّصِفِ بصفاتِ الكَمَالِ، فكَانَتْ شريعتُهُ وأحكامُهُ كاملةً. قالَ تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ بصفاتِ الكَمَالِ، فكَانَتْ شريعتُهُ وأحكامُهُ كاملةً. قالَ تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ عَنْ اللهِ وَوَجَدُواْ فِيهِ إَخْتِلَا فَاكَ إِلَى الساء: ٨٢].
- د . عدالةُ أحكامِ الشريعةِ الإسلاميّةِ، إِذْ تتّصفُ هذهِ الأحكام بأنَّها تناسبُ جميعَ فئاتِ الناسِ وأحوالَهُمْ، وتحقّقُ مصالحَهُمْ دونَ محاباةِ طرَفٍ على آخَرَ أَوْ جهةٍ على أُخرى.

# أَتَأَمَّلُ وَأَسْتَنْتِهُ ۗ

### أَتَأُمَّلُ النصّينِ الشرعيّينِ الآتيينِ، ثُمَّ أَسْتَنْتِجُ مِنْ كُلِّ مِنْهُما آثارَ الربّانيّةِ:

| أثرُ الربّانيّةِ | النصُّ الشرعيُّ                                                                                        | الرقمُ |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                  | قالَ تعالى: ﴿ فَأَقِرُ وَجُهَاكَ لِلدِّينِ حَنِيفَأَ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَٱلنَّاسَ عَلَيْهَأ | 1      |
|                  | لَا تَبَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾ [ الروم: ٣٠].                                                         |        |
|                  | قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: "وايْمُ اللهِ، لَوْ أَنَّ فاطمةَ بنْتَ محمّدٍ سرقَتْ                              | 2      |
|                  | لَقَطَعْتُ يِدَها ﴾ [رواهُ البخاريُّ ومسلمً] (وايْمُ اللهِ: صيغةٌ لفظيةٌ تفيدُ القَسمَ).               |        |

#### آثارُ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في سلوكِ المسلم

يترتُّبُ على اتَّصافِ الشريعةِ الإسلاميةِ بالربّانيّةِ آثارٌ عدّةٌ تظهرُ في سلوكِ المسلم، ومِنْ ذلكَ:

- أ . تعظيمُ أوامرِ اللهِ تعالى ونواهيهِ، فيصبحُ لَها مكانةٌ عظيمةٌ واحترامٌ في نفوسِ المُكلَّفينَ كافة، فيستجيبونَ لَها برضًا وبلا تردّدٍ؛ لأنَّ المسلمَ يؤمنُ بأنَّ اللهَ تعالى حكيمٌ في شرعِهِ، وأنَّ الشريعة جاءَتْ لتحقيقِ مصالحِ الناس ودفع المفاسدِ عنهُمْ.
- ب. غرسُ الرقابةِ الذاتيةِ في قلبِ المسلم، فيصبحُ متحرريًا تقوى اللهِ تعالى، ويزيدُ مِنْ خشيتِهِ ومراقبتِهِ. قالَ تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٠]؛ فالمسلمُ يؤمنُ بأنَّ اللهُ تعالى خبيرٌ بصيرٌ عالى تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [آل عمران: ٥]، فيفعلُ كل ما يحبُّهُ اللهُ تعالى ويرضاهُ ليقربَهُ إليهِ سبحانَهُ.

# أَفَكُّرُ وأُناقِشُ

أُفكِّرُ في أثرٍ آخَرَ مِنْ آثارِ اتصافِ الشريعةِ الإسلاميةِ بالربانيّةِ في سلوكِ المسلمِ، ثُمَّ أُناقِشُهُ مَعَ زملائي/ زميلاتي.

.....

#### أُسْتَزيدُ

أصولُ المعاملاتِ والأحكامِ الفقهيةِ ربّانيّةُ، مثلُ: حُرمةِ الشركِ، وحُرمةِ قتلِ النفسِ الإنسانيةِ، أمّا اجتهاداتُ الفقهاءِ وآراؤُهُمْ في الأحكامِ التفصيليةِ فلا تُعَدُّ أحكامًا ربّانيّةً، بَلْ هِيَ اجتهاداتُ بشريةٌ مِنْ علاء متخصصينَ توافرَتْ فيهِمْ شروطُ الاجتهادِ، ولها احترامُها وتقديرُها؛ إلّا أنّ المجتهدَ يمكنُ أنْ يصيبَ علماءَ متخصصينَ توافرَتْ فيهِمْ شروطُ الاجتهادِ، ولها احترامُها وتقديرُها؛ إلّا أنّ المجتهدَ يمكنُ أنْ يصيبَ أَوْ يخطئ. قالَ رسولُ اللهِ عَيَالَةٍ: "إذا حَكمَ الحاكمُ فاجتهدَ ثُمّ أصابَ فلَهُ أجرانِ، وإذا حَكمَ فاجتهدَ ثُمّ أطاً فلهُ أجرانِ، وإذا حَكمَ فاجتهدَ ثُمّ أطاً فلهُ أجرانِ، وإذا حَكمَ المائةِ اجتهاداتِ الفقهاءِ في الأحكامِ التفصيليةِ: اشتراطُ إخراجِ الموادِّ العَينيةِ في صدقةِ الفِطر أوْ جوازُ إخراجِها نقدًا.

# أَرْبِطُ ۗ قَعَ اللَّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ

الرَّبُّ: هُوَ اللهُ تعالى ربُّ كلِّ شيءٍ وخالقُهُ والمنعمُ عليهِ. وتُطلَقُ كلمةُ (رَبُّ) أيضًا على المالكِ والسيّدِ فيُقالُ: ربُّ المالِ؛ أَيْ مالكُهُ، ولا تقالُ كلمةُ (رَبُّ) في غيرِ اللهِ تعالى إِلّا مضافةً؛ مثلَ: ربِّ البيتِ ونحوِهِ.

# أنَظُمُ تَعَلُّمي

| مِنْ خصائصِ الشريعةِ الإسلاميةِ: الربّانيّةُ         |
|------------------------------------------------------|
| مفهومُ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ                 |
|                                                      |
| آثارُ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في أحكامِها      |
| ······································               |
| ب                                                    |
| ج                                                    |
| د                                                    |
|                                                      |
| آثارُ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في سلوكُ المسلمِ |
| f                                                    |
| ب                                                    |
|                                                      |

| أُسْمو بِقِيَمرٍ | <b>T</b> |
|------------------|----------|
| ••               |          |

| <ol> <li>أخْرِصُ على حسنِ الصلةِ باللهِ تعالى.</li> </ol> |
|-----------------------------------------------------------|
| <br>2                                                     |
| <br>3                                                     |

## أَخْتَبِرُ مَعْلوماتي

- أُبِيِّنُ مفهومَ كلِّ مِنَ: الرّبِّ، وربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ.
- 2 أَسْتَنْتِجُ آثارَ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في سلوكِ المسلمِ مِنْ قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْمُسلمِ مِنْ قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْمُسَادِةِ فَي عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْمُسْتَعْقِحُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ مَاءٍ ﴾.
- أُعَلِّلُ: تراعي أحكامُ الشريعةِ الإسلاميةِ حاجاتِ الإنسانِ ومصالحة واختلافَ الناسِ وأعرافَهُمْ.
  - أُوَضِّحُ أَثرَ تعظيم الأوامرِ التي تصدرُ عَنِ الشريعةِ الإسلاميةِ في نفوسِ المحلَّفينَ.
- 5 أَضَعُ إشارةَ (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) تخاطبُ الشريعةُ الإسلاميةُ العقلَ والقلبَ معًا.
  - ب. ( ) تولّى اللهُ تعالى حفظ الشريعةِ الإسلاميةِ مِنَ التحريفِ والتبديل.
  - ج. ( ) تقتصر أحكام الشريعة الإسلامية على المبادئ الاعتقادية والأخلاقية.
    - د . ( ) خَصيصَةُ الربّانيّةِ أساسٌ لبقيةِ خصائصِ الشريعةِ الإسلاميةِ.
    - ه.. ( ) تُعَدُّ اجتهاداتُ الفقهاءِ في الأحكامِ التفصيليةِ أحكامًا ربّانيّةً.

#### أُقَيِّمُ تَعَلَّمي



| درجةُ التَّحقُّقِ |        | در     | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                               |
|-------------------|--------|--------|--------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ            | متوسطة | عاليةٌ |                                                                    |
|                   |        |        | أُبِيِّنُ مفهومَ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ.                    |
|                   |        |        | أُوضَّحُ آثارَ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في أحكامِها.          |
|                   |        |        | أَسْتَنْتِحُ آثارَ ربّانيّةِ الشريعةِ الإسلاميةِ في سلوكِ المسلمِ. |
|                   |        |        | أُقَدِّرُ الشريعةَ الإسلاميةَ وصلاحيتَها لكلِّ زمانٍ ومكانٍ.       |



#### التلاوةُ والتجويدُ التفخيمُ والترقيقُ





#### الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ

التفخيمُ والترقيقُ مِنْ صفاتِ الحروفِ، فَإِذَا نُطِقَ الحرفُ مضخَّمًا بحيثُ يمتلئ به الفمُ سُمّي تفخيمًا، وإذا نُطِقَ بصوتٍ نَحيفٍ مِنْ غَيرِ أَنْ يمتلئ بهِ الفمُ سُمّي ترقيقًا.



# أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ ۖ أَتَهَيًّا وَأَسْتَكْشِفُ

أُحاوِلُ نطقَ الحرفَينِ الآتيينِ (ق، ك) بالاستعانةِ بالشكلينِ الآتيينِ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِما:

#### إضاءَةٌ ]



حينَ يتصعّدُ الصوتُ عندَ نطقِ الحرفِ إلى الحنكِ الأعلى يُسَمّى حرفًا مُستعليًا، مثلَ: ق، غ، ط.

أمّا حينَ لا يتصعّدُ الصوتُ عندَ نطقِ الحرفِ إلى الحنكِ الأعلى فيُسَمّى حرفًا مُسْتَفِلًا، مثلَ: ن، ب، س.

- أيُّ الحرفَينِ عندَ نطقِهِ وجدْتُ تصعّدًا للصوتِ نحوَ الأعلى، وأيُّهُما انحدرَ الصوتُ فيهِ إلى الأسفل؟

<u>- اُ</u> أَسْتَنيرُ

تساعدُ معرفةُ صفاتِ الحروفِ على تمييزِ الحروفِ المفخَّمةِ مِنَ الحروفِ المرقَّقةِ.

# أوَّلًا التفخيمُ

أَ . أَقْرَأُ الكلماتِ القرآنية الآتية، ثُمَّ أُلاحِظُ نطقَ الحروفِ التي تحتَها خطُّ: ﴿ الطَّامَةُ ﴾ . ﴿ الطَّامَةُ ﴾ . ﴿ وَالْطَامَةُ ﴾ . ﴿ وَالْطَامَةُ ﴾ . ﴿ وَالْطَامَةُ ﴾ . ﴿ وَالْطَامَةُ ﴾ .

أُلاحِظُ أنَّ الفمَ امتلاً بصوتِ الحرفِ عندَ نطقِ الحروفِ الملوَّنةِ باللونِ الأحمرِ (ض، ظ، غ، ق، خ، ص، ط)، فُنُطِقَتْ مفخَّمةً، وتُسمّى هذهِ الحروفُ حروفَ الاستعلاءِ؛ لأنَّ اللسانَ يرتفعُ عندَ نطقِها إلى الحَنكِ الأعلى، وهيَ مجموعةٌ في قولِنا: (خُصَّ ضَغْطٍ قِظْ).

- التفخيمَ هُوَ: النطقُ بصوتِ الحرفِ مضخَّا بحيثُ يمتلئ الفمُ بهِ.
- حروفَ التفخيم سبعةُ حروفٍ مجموعةٍ في قولِنا: (خُصَّ ضَغْطٍ قِظْ)، وهيَ مفخَّمةُ دائمًا أينَما وردَتْ في القرآنِ الكريم.
  - ب. أَقْرَأُ الكلماتِ في المجموعاتِ الآتيةِ، ثُمَّ أُلاحِظُ شِلَّةَ التفخيم في حروف الاستعلاء الواردة فيها:
  - المجموعةُ الأولى: ﴿ الضَّالِّينَ ﴾، ﴿ أَظْلَمَ ﴾، ﴿ أَظْلَمَ ﴾، ﴿ أَغْيُرَ ﴾، ﴿فَآبِمَةُ ﴾، ﴿خَآبِفِينَ ﴾.
  - المجموعةُ الثانيةُ: ﴿ ضُرِيتُ ﴾، ﴿ غُلِبَتِ ﴾، ﴿ قُتِلَ ﴾، ﴿ خُلِقَ ﴾.
  - المجموعةُ الثالثةُ: ﴿ضِرَارًا ﴾، ﴿غِطَاءٍ ﴾، ﴿قِتَالًا ﴾، ﴿خِتَمُهُ ﴾.

أُلاحِظُ أنَّ نطقَ الحروفِ (الضادِ، والغين، والقافِ، والخاءِ، والظاءِ) في المجموعةِ الأولى، أشدُّ تفخياً؛ لأنَّ حرفَ التفخيم جاءَ مفتوحًا، وفي المجموعةِ الثانيةِ جاءَ نطقُها أقلَّ تفخيمًا؛ لأنَّ حرفَ التفخيم جاءَ مضمومًا، أمّا في المجموعةِ الثالثةِ فأُلاحِظُ أنَّ نطقَها أدنى درجةً في التفخيم؛ لأنَّ حرفَ التفخيم جاءَ مكسورًا.



المكسورُ

شكلُ الفَم عندَ نُطقِ الحرفِ المفخَّم بحركاتِهِ الثلاثِ

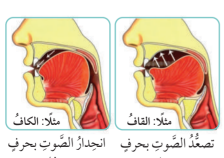
إذا كانَ حرفُ التفخيم ساكنًا فإنَّهُ يتبعُ في مرتبةِ التفخيم حركة ما قبلَهُ، نحوَ: ﴿ لِيَسْتَخْفُواْ ﴾، ﴿مُّغُرَقُونَ ﴾، ﴿ٱلْإِصْلَاحَ ﴾.

## أَستنتِجُ أَنَّ مراتبَ التفخيم ثلاثُ مراتبَ:

المرتبةُ الأولى: أنْ يكونَ حرفُ التفخيم مفتوحًا، نحوَ: ﴿ ٱلضَّالِّينَ ﴾، ﴿ أَغَيْرَ ﴾.

المرتبةُ الثانيةُ: أنْ يكونَ حرفُ التفخيم مضمومًا، نحوَ: ﴿ ضُرِبَتْ ﴾.

المرتبةُ الثالثةُ: أنْ يكونَ حرفُ التفخيم مكسورًا، نحوَ: ﴿ضِرَارًا﴾.



أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أَسْتَخْرِجُ منها كلهاتٍ تحتوي على حروفٍ مفخَّمةٍ، وأكتبُها بحسَبِ المطلوبِ في الجدولِ التالي:

قالَ تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَّ الْآيَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا ضَيرًا ﴿ يَوَمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّالَ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴿ وَالْعَنَا الرَّسُولَا ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴿ وَالْعَنَا الرَّسُولَا ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴿ وَالْعَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُولُونَ يَلِينَا اللَّهُ وَالْعَنَا اللَّهُ وَالْعَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ فَاللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالُ

| المرتبةُ | الحرفُ المفخَّمُ | الكلمةُ                   |
|----------|------------------|---------------------------|
|          |                  |                           |
|          |                  |                           |
|          |                  |                           |
|          |                  |                           |
|          | المرتبة          | الحرفُ المفخَّمُ المرتبةُ |

### ثانيًا الترقيقُ

أَقْرَأُ المفرداتِ القرآنيةَ الآتيةَ، ثمَّ أُلاحِظُ نطقَ الحروفِ التي تحتَها خطٌّ فيها:

﴿ كَمَتَ لِ ﴾، ﴿ اَلسِّمآء ﴾، ﴿ شُهَدآء كُمُ ﴾، ﴿ تَفْعَ لُواْ ﴾، ﴿ فَعُمِّيتُ ﴾، ﴿ أَندَادًا ﴾، ﴿ أَفْزَارَهُمْ ﴾، ﴿ جَدَلْتَنَا ﴾، ﴿ وَعَلْمَتَ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَيْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلِمُ مِنْ

أُلاحِظُ أَنَّ الفَمَ لَمْ يمتليْ بصوتِ الحرفِ عندَ نطقِ الحروفِ التي تحتَها خطُّ (ك، ث، ل، س، ش، هـ، م، ف، ع، ق، ت، ن، د، و، ز، ج، ذ)، فَنُطِقَتْ مرقَّقة، وتُسمّى هذهِ الحروفُ حروفَ الاستفالِ؛ لأنَّ اللسانَ ينخفضُ عندَ نطقِها إلى أسفلِ الفم.

#### الله المستنبِّجُ أنَّ:

- الترقيقَ: هُوَ تنحيفُ الحرفِ عندَ نطقِهِ مِنْ غير أَنْ يمتليَ الفمُ بصوتِهِ.
- حروف الترقيق: هي بقية حروف اللغة العربية مِنْ غير حروف التفخيم.



أَقْرَأُ الكلماتِ الآتيةَ التي تحتوي على حروفٍ مرقَّقةٍ، ثمَّ أَلفِظُها لفظًا صحيحًا: ﴿ كِتَابُ ﴾ ، ﴿ مُّسَمَّى ﴾ ، ﴿ تِيَابَهُمُ ﴾ ، ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ ، ﴿ كَتَابُ ﴾ ، ﴿ كَتَابُ ﴾ .



#### أَلْفظُ حَيِّدًا

























### 🦓 سورَةُ هودٍ (١-١١)

#### بِسْــــــــــمِٱللَّهِٱلرَّحْمَازِٱلرَّحِي

﴿ الْرَّكِتَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنتُهُ وَثُرَّ فُصِّلَتُ مِن لَّدُنْ حَكِيمِ جَبِيرٍ ۞ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا ٱللَّهَ إِنَّىٰ لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ۞ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَكًا حَسَنًا إِلَىٓ أَجَلِمُّسَمَّى وَيُؤْتِكُلَّ ذِي فَضْلِ فَضْلَّةُ وَإِن تَوَلُّواْ فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرِ ﴾ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُم وَهُوعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ أَلاَ إِنَّهُمْ يَتْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيسَ يَخْفُواْمِنَهُ أَلَاحِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعَلَمُ مَا يُسرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُّبِينِ ١ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ وَعَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُوكُمْ أَكْدُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَلَبِن قُلْتَ إِنَّكُمْ مَّبْعُونُونَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَنذَآ إِلَّاسِحْرُ مُّبِينٌ ۞ وَلَبِنَ أَخَرَنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةِ مَّعْدُودَةِ لَّيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ مَ ٱلْايَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عِيسَتَهْزِءُونَ ١ وَلَبِنَ أَذَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّارَحْ مَةَ ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْ هُ إِنَّهُ ولَيَعُوسٌ كَفُورٌ ﴿ وَلَيِنْ أَذَقَنَاهُ نَعُمَاءً بَعْدَ ضَرّاءً مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيّاتُ عَنَّ إِنَّهُ ولَفَحُ فَخُورٌ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَـمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أَوْلَآبِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ ١

### المُفْرَداتُ وَالتَّرَاكيبُ

أُحْكِمَتْ: أَتْقِنَتْ.

فُصِّلَتْ: بُيِّنَتْ.

أَجَلِمُّسَمَّى: وقتٍ محدّدٍ.

يَثْنُونَ: يَطوونَها على الكفر.

يَسْتَغْشُونَ: يُغَطُّونَ.

دَآبَةٍ: كُلِّ ما يَدِبُّ على الأرض

مِنْ إنسانٍ أَوْ حيوانٍ.

مُسْتَقَرَّهَا: موضعَ عيشِها في

الأرض.

مُسْتَوْدَعَهَا: موضعَ موتها.

لِيَبْلُوَكُمْ: ليختبركُمْ.

أُمَّةِ مَّعُدُودَةِ: وقتِ معيّن.

يَحْبِسُهُ: يمنعُهُ.

مَصْرُوفًا: مدفوعًا.

حَاقَ: أحاطَ.

لَيْغُوسُ: شديدُ اليأسِ.

كَفُولُ: جاحدٌ للنِّعم.

نَعُمَاءَ: نعمةً مِنَ النِّعم.

فَخُورٌ: متكبرٌ.

# أَتْلو وَأُقَيِّمُ

بالتعاونِ مَعَ أفرادِ مجموعَتي، أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (١-١١) مِنْ سورةِ هودٍ، وَأُطَبِّقُ أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ، وَأُطلُّبُ إلى أحدِ أفرادِ المجموعةِ تقييمَ تلاوتي ومَدى التزامي أحكامَ التفخيمِ والترقيقِ، ثمَّ أُدَوِّنُ عددَ الأخطاءِ، ونتعاونُ على تصويبِها.



عددُ الأخطاءِ:

# أَسْتَزيدُ

توجدُ حروفٌ تُرقَّقُ أحيانًا، وتُفخَّمُ أحيانًا أُخرى، وهِيَ:

- 1. حرفُ اللامِ في لفظِ الجلالةِ ﴿ اللَّهُ ﴾: يُفَخَّمُ إذا سُبِقَ بفتح أَوْ ضَمٍّ، نحوَ: ﴿ أُشْهِدُ اللَّهَ ﴾، ويُرَقَّقُ إذا سُبِقَ بعت إَوْ ضَمٍّ، نحوَ: ﴿ أُشْهِدُ اللَّهَ ﴾، ويُرَقَّقُ إذا سُبِقَ بكسر، نحوَ: ﴿ مِن دُونِ اللَّهَ ﴾.
- 2. حرفُ الراء: يُفَخَّمُ إذا جاءَ مفتوحًا أَوْ مضمومًا نحوَ: ﴿صَدْرُكَ ﴾، وَيُرَقَّقُ إذا جاءَ مكسورًا، نحوَ: ﴿رِزْقُهَا ﴾، ولَهُ أحكامٌ أُخرى سنتناولُها في دروس قادمةٍ.
- 3. حرفُ الألفِ المدّيّةِ: إِذْ يتْبعُ الحرفَ الذي قبلَهُ، فيُفخَّمُ إذا سُبِقَ بحرفِ تفخيمٍ، نحوَ: ﴿أَخَافُ﴾، ويُرَقَّقُ إذا سُبِقَ بحرفِ مرقَّقِ، نحوَ: ﴿حَاقَ﴾. ويُرَقَّقُ



المَّاهِدُ وَزِملائي/ زِميلاتي ملخَّصًا لأحكامِ التفخيمِ والترقيقِ عَنْ طريقِ الرمزِ المجاورِ المَّالِيَّةِ الْمُعَادِدِ المُجاورِ المُجاورِ المُجاورِ المُجاورِ المُجاورِ (QR Code)، ثُمَّ أُطَبِّقُها.

| ي و          | التفخيمُ والترقي |
|--------------|------------------|
|              |                  |
| 2. الترقيقُ: | 1. التفخيمُ:     |
|              |                  |
| مفهومُهُ:    | مفهو مُهُ:       |
|              |                  |
| حروفُهُ:     | حروفُهُ:         |
|              |                  |
|              |                  |
|              | مراتبه:          |
|              | 1                |
|              | 2                |
|              | 3                |

| ىمو بِقِيَمرٍ | أُلِنْ | ~ |  |
|---------------|--------|---|--|
|               |        |   |  |

| ةِ والتجويدِ أثناءَ تلاوتِيَ القرآنَ الكريمَ. | 1 أُحْرِصُ على تطبيقِ أحكامِ التلاوز |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------|
| <br>                                          | 2                                    |
| <br>                                          | 3                                    |

### اً خُتَبِرُ مَعْلوماتي ﴿ اللَّهُ اللَّ

1 أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآيتَينِ الكريمتَينِ الآتيتَينِ ثـلاثَ كلمـاتٍ فيها حـروفُ استعلاءٍ، وثلاثَ كلماتٍ فيها حروفُ استفالٍ:

قَالَ تعالى: ﴿مَنَّكَانَيُرِيدُ ٱلْخَيَوةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَكُولُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ [هود: ١٥-١٦].

أَذْكُرُ الحروفَ التي تظلُّ مفخَّمةً في جميع أحوالها.

أُعَلِّلُ: تُسمّى حروفُ التفخيم حروفَ الاستعلاءِ، أمّا حروفُ الترقيقِ فتُسمّى حروفَ الاستفالِ.

أضَعُ دائرةً حولَ رمزِ الإجابةِ الصحيحةِ في كلِّ ممّا يأتي:

1. الكلمةُ التي تحتوي على حرفِ تفخيم مِنَ المرتبةِ الأولى هيَ:

أ . ﴿مُبْطِلُونَ﴾. أُب بُرُقُلُّ ﴾. ح. ﴿قُلَّ ﴾.

2. الكلمةُ التي تحتوي على حرفِ تفخيم مِنَ المرتبةِ الثالثةِ هيَ:

أ . ﴿ خَلِدُونَ ﴾ . . ﴿ يَصِّلُهُ ونَ ﴾ . ج. ﴿ صَنَعُوٓاْ ﴾ .

3. الكلمةُ التي لا تحتوي على حرفِ استعلاءٍ هِيَ:

أ . ﴿أُنْزِلَ﴾. ب. هُ صَدَرُكَ ﴾.

#### يَعُلُّم يَعَلُّمي أُقَيِّمُ تَعَلُّمي أَعَلَّمي

| درجةُ التَّحقُّقِ |        | د      | نِتاجاتُ التَّعَلَّم                                                         |  |
|-------------------|--------|--------|------------------------------------------------------------------------------|--|
| قليلةً            | متوسطة | عاليةٌ |                                                                              |  |
|                   |        |        | أُوَضِّحُ مفهومَ كلِّ مِنَ: التفخيمِ، والترقيقِ.                             |  |
|                   |        |        | أُمِّيِّزُ بِينَ التفخيمِ والترقيقِ بمعرَ فةِ حروفِ كلِّ منهُما.             |  |
|                   |        |        | أَتْلُو الآياتِ الكرِيمةَ (١- ١١) مِنْ سورةِ هودٍ تلاوةً سليمةً.             |  |
|                   |        |        | أُبيِّنُ معانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ المقرّرةِ. |  |
|                   |        |        | أُطَبِّقُ التفخيمَ والترقيقَ تطبيقًا صحيحًا عندَ تلاوتِيَ الآياتِ الكريمةَ.  |  |

#### التِّلاوَةُ الْبَيْتِيَّةُ





د . ﴿ يَبْصِرُونَ ﴾.

د ﴿ لَا يُبْخَسُونَ ﴾.

د ﴿ يَقُولُواْ ﴾.

(١-٣٧) مِنْ سُورةِ يونسَ، ثمَّ أَتْلُوها تلاوةً سليمةً، وَأُراعي تطبيقَ أحكامِ التلاوةِ والتجويدِ. - أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ (١- ٣٧) مِنْ سورةِ يونسَ ثلاثةَ أمثلةٍ على التفخيمِ، وَأُبيِّنُ مرتبةَ كلِّ مِنْها، وثلاثةَ أمثلةٍ على الترقيق.





الإيمانُ بالقَدَرِ خيرِهِ وشرِّه أحدُ أركانِ الإيمانِ، وَلا يصحُّ إيمانُ المسلم إلّا بالتصديقِ الجازم بِهِ.



# اَتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ ﴿ كُلِيهُ

أَقْرَأُ الآيةَ الكريمةَ والحديثَ الشريفَ الآتيَينِ، ثُمَّ أُجيبُ عمَّا يليهِما:

قالَ تعالى: ﴿ وَعِن دَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعُ لَمُهَا إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَمُ مَا فِ الْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْفُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِى ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا الْبَرِّ وَٱلْبَعْرِ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَامٍ وَلَا عَلَمْ عَلَمُ عَلَيْ وَلَا عَامِ وَلَا عَامٍ وَلَا عَلَمْ عَلَيْ فَا لَكُونُ وَلَا عَامِ اللَّهِ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَيْكُ فَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْقٍ إِلَّا عَامٍ عَلَا عَلَا عَبَيْقِ فَا عَلَمْ عَلَا عَلَى وَلَا عَلَمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَيْكُ عَلَا عَا عَلَا عَاعِلَا عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى عَلَى عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَا عَلَمْ عَلَ

وقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مفاتيحُ الغيبِ خمسٌ، لا يعلمُها إلّا اللهُ: لا يعلمُها إلّا اللهُ: ولا لا يعلمُ ما تَغيضُ الأرحامُ إلّا اللهُ، ولا يعلمُ ما في غَد إلّا اللهُ، ولا يعلمُ متى يأتي المطرُ أحدُ إلّا اللهُ، ولا تدري نفسٌ بأيِّ أرضٍ تموتُ إلّا اللهُ، ولا يعلمُ متى تقومُ السّاعةُ إلّا اللهُ» [رواهُ البخاريُّ] (تغيضُ:

ينقصُ حملُها عَنْ تسعةِ أشهرٍ).

1 أُحَدِّدُ الموضوعَ الَّذي تتحدَّثُ عنهُ الآيةُ الكريمةُ.

2 أَذْكُرُ ثلاثةَ أمورٍ لا يعلمُها إلَّا اللهُ تعالى.

#### إضاءةً

عالَمُ الغيبِ: هو كالَّ شيءٍ يغيبُ عَنِ المخلوقاتِ كُلِّهِمْ، ولا تُدركُهُ حواسُّهُمْ، كالرَّوحِ، والجَنَّةِ. عالِمُ الشهادةِ: هو ما يُشاهدُهُ الخَلقُ في

عالمُ الشهادةِ: هوَ مَا يُشاهدُهُ الخَلقُ في العالمَ ويدركونَهُ بعقولِهمْ وحواسِّهِمْ.

أَسْتَنيرُ أَسْتَنيرُ

الإِيهانُ بالقَدرِ ركنٌ مِنْ أركانِ الإِيهانِ يتعلقُ بسَعةِ علم اللهِ تعالى وحكمتِهِ.

#### مفهومُ الإيمانِ بالقَدرِ

الإيمانُ بالقَدَرِ: هُوَ يقينُ المسلمِ بأنَّ اللهَ تعالى علمَ الأشياءَ والأفعالَ، وكتبَها في اللوحِ المحفوظِ قبلَ حدوثِها، وقدَّرَها بحكمةٍ وإتقانٍ. قالَ تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر: ٤٩].

اللوحُ المحفوظُ: هُوَ الكتابُ الذي كتبَ اللهُ تعالى فيهِ مقاديرَ الخَلقِ قبلَ تعالى فيهِ مقاديرَ الخَلقِ قبلَ خلقِهِ عبلَ خلقِهِ عبلَ خلقِهِ عبلَ تعالى: ﴿فِي لَوْجِ مَنْ حَفُوظٍ ﴾ [البُروج: ٢٢].

### ثانيًا العَلاقةُ بَيْنَ القَدرِ وأحداثِ الكونِ وأفعالِ الإنسانِ

يعلمُ اللهُ تعالى كلَّ ما في الكونِ مِنْ أحداثٍ كونيةٍ قبلَ حدوثِها، كالزلازلِ، والبراكينِ، والأمطارِ، وغيرِها، ويعلمُ اللهُ تعالى الخلقِ وآجالَهُمْ وأرزاقَهُمْ، والحوادث التي ستحصلُ لَهُمْ، فكلُّ ذلكَ مكتوبٌ في اللوحِ المحفوظِ مِنْ قَبلِ أَنْ يَخلُقَ اللهُ تعالى الخَلقَ. قالَ تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنَفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَبِ اللهُ تعالى ما سيحصلُ للإنسانِ مِن قَبلِ أَنْ نَبراً هَا إِنَ ذَلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ﴾ [الحديد: ٢٢] (نَبراً هَا: نخلُقها). وإنَّ كتابة الله تعالى ما سيحصلُ للإنسانِ ورزقَهُ لا يعني أنَّ الإنسانَ مجبَرٌ على ذلك، فعلى المسلمِ السعيُ والعملُ؛ لأنَّهُ لا يعلمُ ماذا كتبَ اللهُ تعالى في اللوح المحفوظِ.

تنقسمُ أفعالُ الإنسانِ إلى قسمَينِ، هُما:

طريق الخير وطريق الشَّرِّ لَهُ.

أ . أفعالٌ لا إراديةٌ: وهِيَ التي تصدرُ مِنَ الإنسانِ دونَ اختيارٍ وقصدٍ منهُ ولا يستطيعُ ردَّها؛ مثلَ: دقّاتِ قلبِه، وتنفّسِه، ونموِّه، وشكلِه، ولونِه، ويومِ ولادتِه ويومِ وفاتِه، فهذِهِ الأعمالُ لا يحاسَبُ الإنسانُ عليها؛ لأنمَّا تقعُ جَبرًا عنهُ ولا إرادةَ لَهُ فيها.

ب. أفعالٌ إراديةٌ: وهِيَ التي تصدرُ مِنَ الإنسانِ بإرادتِهِ الحُرّةِ واختيارِهِ، ويمكنُ لَهُ فعلُها أَوْ تركُها دونَ إجبارِ مِنْ أحدٍ؛ مثلَ: فعلِ الخيرِ والطاعةِ والسعي لتحصيلِ رزقِهِ، أَوْ فعلِ الشَّرِّ والمعاصي، فالإنسانُ هُوَ المسؤولُ عَنْ هذهِ الأفعالِ والمحاسَبُ عليها، وَهِيَ محلُّ الثوابِ والعقابِ. عَنْ هذهِ الأفعالِ والمحاسَبُ عليها، وَهِيَ محلُّ الثوابِ والعقابِ. قالَ تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلّإِنسَانِ إِلّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ سَعْيَهُ وسَوْفَ يُرَىٰ ۞ وَاللهِ النجم: ٣٩-٤]، فاللهُ تعالى ميّزَ الإنسانَ بالعقلِ، ومنحهُ الحريّة والقدرة على الاختيارِ، وأرسلَ إليهِ الرسلَ هُ والكتبَ الإلهية لبيانِ على الاختيارِ، وأرسلَ إليهِ الرسلَ هُ والكتبَ الإلهية لبيانِ

أتعَلَّمُ

لا يجوزُ للعاصي والمقصِّرِ أَنْ يَعِعلَ القَدَرَ حُجَّةً لَهُ فِي معصيتِهِ وَتقصيرِهِ، فالقَدَرُ لا يعني أَنَّ اللهَ تعلى أَجبرَهُ على فعلِ المعصيةِ، وإنَّما يعني أنَّ اللهَ تعالى يعلمُ بِما سيكونُ مِنْ فعلِ الإنسانِ قبلَ سيكونُ مِنْ فعلِ الإنسانِ قبلَ أَنْ يفعلَهُ، فكتبَ ذلكَ في اللوحِ



ثالثًا

أَتَدَبَّرُ الآيةَ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُبِيِّنُ عَلاقتَها بحريّةِ الإنسانِ في اختيارِهِ طريقَ الإيهانِ وطريقَ الكفرِ: قالَ تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرَا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣].

.....

#### آثارُ الإيمانِ بالقَدَرِ

تترتُّبُ على الإيمانِ بالقَدرِ آثارٌ متعدّدةٌ في حياةِ المؤمن، مِنْها:

- أ . استشعارُ عظمةِ اللهِ تعالى وقدرتِهِ وسَعةِ علمِهِ، ودقةِ تقديرِهِ وحكمتِهِ، فالمسلمُ يؤمنُ أنَّ مِنْ أعظمِ صفاتِ اللهِ تعالى صفةَ العِلمِ، فاللهُ تعالى عليمٌ بِما كانَ وما هُوَ كائنٌ وما سيكونُ، ويعلمُ الغيبَ والشهادة، ولا يخفى عليهِ خافيةٌ في الأرضِ ولا في السماءِ. قالَ تعالى: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [التغابن: ١٨].
- ب. الطمأنينةُ والرّضا بقدر اللهِ تعالى خيرِهِ وشرِّه، وعدمُ الجَزعِ، وقدوتُنا في ذلكَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيَالَةٍ، فحينَ ماتَ ابنُهُ إبراهيمُ رضيَ عَيَالَةٍ بقضاءِ اللهِ تعالى بالرغم مِنْ حزنِهِ الشديدِ عليه؛ إذْ قالَ عَيَالَةٍ: «إنَّ العينَ تدمعُ، والقلبَ يحزنُ، ولا نقولُ إلّا ما يرضى ربُّنا، وإنّا بفراقِكَ يا إبراهيمُ لمحزونونَ» [رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ].
- ج. شكرُ اللهِ تعالى على ما وهبَ مِنَ النِّعمِ، والصبرُ على ما أصابَ مِنْ مصائبَ، واحتسابُ الأجرِ والثوابِ عندَ اللهِ تعالى، قالَ رسولُ الله عَلَيْهِ: «عجبًا لأمرِ المؤمنِ، إنَّ أمرَهُ كلَّهُ خيرٌ، وليسَ ذاكَ لأحدٍ إلّا للمؤمنِ، إنْ أصابَتْهُ ضرّاءُ صبرَ، فكانَ خيرًا لَهُ» [رواهُ مسلمٌ].
- د . الإيجابيةُ والتفاؤلُ والأملُ والطموحُ، والتخلّصُ مِنَ الهمومِ. قالَ تعالى: ﴿قُللَّن يُصِيبَنَاۤ إِلَّامَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّل ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ٥١].
- ه. الجِدُّ والعزمُ والتوكّلُ على اللهِ تعالى، بتفويضِ الأمورِ إليهِ والثقةِ بِهِ وعدمِ التردّدِ، مَعَ الأخذِ بالأسبابِ المساعدةِ على تحقيقِ المطلوبِ. قالَ تعالى: ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرُ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

# أُبْدي رَأْيي وَأَسْتَنْتِهُ

| 1 أُبْدي رَأْيي في كلِّ مِنَ المواقفِ الآتيةِ:<br>أ . امتناعُ المريضِ عَنْ تناولِ الدواءِ بحُجِّةِ أنَّ الصحةَ والمرضَ مُقَدَّرانِ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ب. عدمُ استعدادِ الطالبِ لامتحانِهِ بحُجّةِ أنَّ ما كتبَهُ اللهُ تعالى سيكونُ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>جـ. قيادةُ المركبةِ بسرعةٍ أعلى مِنَ السرعةِ المقرّرةِ بحُجّةِ أنَّ الموتَ مقدَّرٌ مِنَ اللهِ تعالى.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2 أَسْتَنْتِجُ كيفَ تعاملَ سيّدُنا عمرُ بنُ الخطابِ هُ مَعَ القَدَرِ فِي الموقفِ الآتي:  لمّا خرجَ أميرُ المؤمنينَ عمرُ بنُ الخطابِ هُ إلى الشام، أُخبِرَ بأنَّ الطاعونَ انتشرَ بأرضِ الشام، فاستشارَ الناسَ في الأمرِ، فقالَ بعضُهُمْ: قَدْ خرجْتَ لأَمْرِ ولا نَرى أَنْ ترجعَ عنهُ، وقالَ آخَرونَ: لا نرى أَنْ تقدُمَهُمْ على هذا الوباءِ، فعدلَ هُ عَنِ الذهابِ إلى الشامِ، فقالَ لَهُ أبو عبيدةَ هُ: أفرارًا مِنْ قَدَرِ اللهِ إلى قَدَرِ اللهِ؟ فقالَ سيّدُنا عمرُ هُ: نَفِرُّ مِنْ قَدَرِ اللهِ إلى قَدَرِ اللهِ. |

#### أُسْتَزيدُ



صلاةُ الاستخارة مِنَ الأمورِ التي أرشدَ إليها الإسلامُ عَنْ طريقِ السنةِ النبويةِ الشريفةِ؛ للمساعدةِ على اتخاذِ القراراتِ المستقبليةِ بِلا تردُّدٍ، وعدمِ الندمِ والحسرة على ما يحصلُ مِنْ نتائجَ مترتِّبةٍ عليها، وهِي صلاةُ ركعتَين، وتُسَنُّ لِمَنْ أرادَ أمرًا مِنَ الأمورِ المشروعةِ، ويستحَبُّ بعدَ الفراغِ مِنْها أَنْ يدعوَ فيقولُ: «اللّهمَّ إِنِّي أستخيرُكَ بعلمِكَ، وأستقدرُكَ بقدرتِكَ، وأسألُكَ مِنْ فضلِكَ العظيمِ؛ فإنّكَ تقدرُ ولا أقدرُ، وتعلمُ ولا أعلمُ، وأنتَ علمُ أنَّ منا اللهمَّ إِنْ كنتَ تعلمُ أنَّ هذا الأمْرَ خيرٌ لي في ديني ومعاشي وعاقبةِ أمري – أَوْ قالَ: عاجلِ أمري وآجلِهِ – فاقدرُهُ لي ويسّرهُ لي، ثُمَّ باركْ لي فيهِ، وإنْ كنتَ تعلمُ أنَّ هذا الأمرَ شرُّ لي في ديني ومعاشي وعاقبةِ أمري – أَوْ قالَ: في عاجلِ أمري وآجلِهِ – فاصرفُهُ عني واصرفْني عنهُ، واقدُرْ لِيَ الخيرَ حيثُ كانَ، ثُمَّ رَضِّني، قالَ: ويسمّي حاجتَهُ» [رواهُ البخاريُّ].

#### قعَ الْعِلْمِ

التنبّؤ المبنيُّ على أُسُسٍ علميةٍ يختلفُ عَنِ التنبّؤاتِ التي يدّعيها المنجّمونَ ومَنْ في حُكمِهِم، إذْ ليسَ لتنبّؤاتِمِمْ أساسٌ يستندونَ عليهِ، فما يُخبرُ بِهِ الأطباءُ مِنْ توقّعاتٍ لصحةِ شخصٍ ما، أَوْ بيانِ جنسِ الجنينِ، أَوْ ما

يتنبّأُ بِهِ علماءُ الأرصادِ الجويّةِ مِنِ احتمالِ هطلِ الأمطارِ، ومواعيدِ الكسوفِ والخسوفِ، فهوَ مستندٌ على التوقّعاتِ المبنيةِ على التجاربِ والإحصاءاتِ لا على اليقينِ، وَيحتملُ الخطأَ والصوابَ. أمّا ما يُخبرُ بهِ المنجّمونَ مِنْ أَخبارٍ فلا يُعَدُّ مِنَ الوسائلِ الصحيحةِ التي يلجأُ إليها الإنسانُ لاتخاذِ قراراتِهِ. وكذلكَ يُعَدُّ التشاؤمُ مِنْ بعضِ الناسِ والطيورِ والأيامِ والألوانِ وقراءةِ الفنجانِ والأبراجِ مِنَ الخُرافاتِ التي لا يجوزُ للإنسانِ الاعتقادُ بِها.

| أُنَظِّمُ تَعَلُّمي |               |
|---------------------|---------------|
|                     | • • • • • • • |

| الإيمانُ بالقَدَرِ                                         |
|------------------------------------------------------------|
|                                                            |
| مفهومُ الإيمانِ بالقَدَرِ:                                 |
|                                                            |
|                                                            |
| العَلاقةُ بَيْنَ القَدَرِ وأحداثِ الكونِ وأفعالِ الإنسانِ: |
|                                                            |
|                                                            |
| آثارُ الإيهانِ بالقَدَرِ:                                  |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |

# أَسْمِو بِقِيَمِي

| أَشْكُرُ اللهَ تعالى على ما وهبَ مِنَ النِّعَمِ، وَأَصْبِرُ على ما يُصيبُني مِنْ مصائبَ. | 1 |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                          | 2 |
|                                                                                          | 3 |

#### أَخْتَبِرُ مَعْلُوماتي

- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ كُلِّ مِنَ: الإيهانِ بالقَدَرِ، واللوحِ المحفوظِ.
  - 2 أُوَضِّحُ أفعالَ الإنسانِ التي يحاسَبُ عليها.
- (ق) أُعَلِّلُ: كلُّ ما يصيبُ الإنسانَ مِنْ سرّاءَ أَوْ ضرّاءَ هُوَ خيرٌ لَهُ.
- 4 أَسْتَنْتِجُ أَثْرَ الإيهانِ بالقَدَرِ مِنْ قولِ رسولِ اللهِ ﷺ حينَ ماتَ ابنُهُ إبراهيمُ: "إنَّ العينَ تدمعُ، والقلبَ عِزنُ، ولا نقولُ إلّا ما يرضى ربُّنا، وإنّا بفراقكَ يا إبراهِيمُ لمحزونونَ».
  - 5 أَضَعُ إشارةَ (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
    - أ . ( ) الإيمانُ بالقَدَرِ يحثُّ الإنسانَ على الإيجابيةِ والتفاؤلِ والأملِ.
    - ب. ( ) عِلمُ اللهِ تعالى أفعالَ الإنسانِ قبلَ حدوثِها يعني إجبارَهُ عليها.
  - ج. ( ) صلاةُ الاستخارةِ مِنَ الأمورِ التي أرشدَ إليها الإسلامُ لا تخاذِ القراراتِ دونَ تردّدٍ.
    - د . ( ) أحدُ آثارِ الإيمانِ بالقَدَرِ التوكُّلُ على اللهِ تعالى، بتفويضِ الأمورِ إليهِ وعدمِ الأخذِ بالأسباب.

# أُقَيِّمُ تَعَلَّمِي ۖ أُقَيِّمُ تَعَلَّمِي

| درجةُ التَّحقُّقِ |         |        | نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ                                               |  |
|-------------------|---------|--------|---------------------------------------------------------------------|--|
| قليلةٌ            | متوسطةٌ | عاليةٌ |                                                                     |  |
|                   |         |        | أُبيِّنُ مفهومَ الإيمانِ بالقَدَرِ.                                 |  |
|                   |         |        | أُوَضِّحُ العَلاقةَ بَيْنَ القَدرِ وأحداثِ الكونِ وأفعالِ الإنسانِ. |  |
|                   |         |        | أَسْتَنْتِجُ آثارَ الإيهانِ بالقَدرِ.                               |  |
|                   |         |        | أُوْمِنُ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ.                            |  |









يومُ أُحُدِ هو ثاني المعاركِ الكبرى التي خاضَها المسلمونَ في قتالِ مشركي قريش، واستُشهدُ فيها عددٌ كبيرٌ مِنَ المسلمينَ.



# أَتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ ۗ أَتَهَيَّا وَأَسْتَكْشِفُ

#### أَقْرَأُ الفقرةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُجيبُ عمَّا يليها:

قرّرَ مشركو قريش الثأرَ لهزيمتِهمْ في بدر، والقضاءَ على المسلمينَ في المدينةِ المنورةِ؛ فوقعَتْ معركةٌ عظيمةٌ قربَ جبل أُحُدٍ الذي قالَ عنهُ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيْكِيَّ: «إِنَّ أَحُدًا جبلٌ مِجْبُنا ونحبُّهُ» [رواهُ البخاريُّ

1 أُبِيِّنُ وجهَ الارتباطِ بَيْنَ الحديثِ الشريفِ والتشاؤم.

#### 🌕 إضاءَةٌ

يقعُ جبلُ أُحُدٍ في الجهةِ الشالية مِنَ المدينةِ المنورةِ، على بُعدِ أربع كيلومتراتٍ مِنَ المسجدِ النبويِّ.

2 ما اسمُ المعركةِ التي خاضَها المشركونَ للثَّأر مِنَ المسلمينَ؟

# أُسْتَنيرُ

يُمثِّلُ يومُ أُحْدٍ إحدى أهمِّ المعاركِ التي خاضَها المسلمونَ ضِدَّ مشركي قريشٍ، الذينَ سعَوا للقضاءِ على الإسلام والمسلمين.

# أوَّلًا أسبابُ المعركةِ

اتفقَتْ كلمةُ مشركي قريشِ على قتالِ المسلمينَ والقضاءِ عليهِمْ؛ انتقامًا لهزيمتِهِمْ في يومِ بدرٍ، ووقوعِ عددٍ كبيرٍ مِنْ مقاتليهِمْ بَيْنَ قتيلِ وأسيرٍ، والستعادةِ مكانةِ قريشِ وهيبتِها بَيْنَ القبائلِ العربيةِ، التي تأثّرتْ بسبب هزيمتِهِمْ في معركةِ بدرِ.

#### الاستعدادُ للمعركةِ

جهّزَ المشركونَ ما يقاربُ ثلاثةَ آلافِ مقاتلٍ مِنْ قريشٍ والقبائلِ العربيةِ المتحالفةِ مَعَها، وانطلقوا بقيادةِ أبي سفيانَ نحوَ المدينةِ المنورةِ في العام الثالثِ للهجرةِ.

ولمّا علمَ سيّدُنا محمّدٌ عِيْ بتُحرّكِ جيشِ المشركينَ، استشارَ عِيْ الصحابة في قتالِ المشركينَ في المدينةِ المنورةِ أَمْ خارجَها، لكنّ أكثرَ الصحابةِ كانوا المنورةِ أَمْ خارجَها، لكنّ أكثرَ الصحابةِ كانوا يفضّلونَ القتالَ خارجَها، لا سيّما الشبابُ منهمْ، فأخذَ عَيْ برأي الشبابِ، وخرجَ بجيشٍ يضمُّ قرابةَ ألفِ مقاتلٍ قربَ جبلِ أُحُدٍ، ووصلوا قبلَ المشركينَ.



|                           | القتالِ داخلَ المدينةِ المنورةِ؟ | للذا رَغِبَ سيّدُنا محمّدٌ عَيَالِيَّهُ في | 1 |
|---------------------------|----------------------------------|--------------------------------------------|---|
| <u>ج</u> المدينة المنورة؟ | رسول الله ﷺ بالقتال خار          | لاذا أشارَ شبابُ الصحابة عَلِي             | 2 |

خرجَ مَعَ المسلمينَ عبدُ اللهِ بنُ أُبِيِّ بنِ سَلولِ زعيمُ المنافقينَ يقودُ ثلاثَمئةِ مقاتل، إلّا أنّهُ أعلنَ انسحابَهُ والعودةَ بِمَنْ كانَ معهُ مِنَ المقاتلينَ إلى المدينةِ المنورةِ قبلَ بدءِ القتالِ؛ بحُجّةِ أنّ رسولَ اللهِ عَلَيْ لَمْ يأخذُ برأيهمْ في البقاءِ داخلَ المدينةِ.

وكلّفَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهِ خمسينَ مقاتلًا، بقيادة عبدِ اللهِ ابن جُبَير اللهِ الوقوفَ على تلّة صغيرةٍ سُمّيَتْ جبلَ الرماة؛ لحماية



جبلُ الرماةِ.

مَيسَرةِ جَيشِ المسلمينَ مِنْ فرسانِ المشركينِ، وأمرَهُمْ ألّا يغادروا مكانَهُمْ مهم كانَتْ نتيجةُ المعركةِ، أمّا مَيمَنةُ الجيش فكانَتْ مَحمِيّةً بجبل أُحْدٍ.



طبّقَ النبيُّ عَيَّا المعنى الحقيقيَّ للتوكّلِ على اللهِ تعالى يومَ أُحُدٍ؛ إذِ اتخذَ عِدَّةَ إجراءاتٍ. أَذْكُرُ ثلاثةً مِنْ هذهِ الإجراءاتِ، ثمَّ أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي فيها.

حاولَ المشركونَ الاستفادةَ مِنْ تفوّقِهِمُ العدديِّ، فبدؤوا بالهجومِ على المسلمينَ، إلَّا أنَّ صِغَرَ مِساحةِ المكانِ الذي اختارَهُ النبيُّ عَلِيَةً للقتالِ حالَ دونَ تحقيقِ المشركينَ هدفَهُمْ.

حاولَتْ فرقةٌ مِنَ المشركينَ بقيادةِ خالدِ بنِ الوليدِ اختراقَ مَيسرةِ جيشِ المسلمينَ، إلَّا أنَّ الرماةَ تصدُّوا لهُمْ، ومنعوهُمْ مِنْ ذلكَ؛ فعجِزَ جيشُ المشركينَ عَنْ مجاراةِ المسلمينَ، وبدؤوا بالانسحابِ والتراجع.



رسمٌ تقريبيٌّ لموقع غزوةٍ أُحُدٍ.

ظنَّ الرماةُ أنَّ المعركةَ قَدِ انتهَتْ بانسحابِ المشركينَ؛ فنزلَ أكثرُهُمْ لجمعِ الغنائم، ولَمْ يبقَ إِلَّا قائدُهُمْ عبدُ اللهِ ابنُ جُبير في وتسعةُ منهُمْ، فاستغلَّتْ فرقةُ خالدِ بنِ الوليدِ قلَّةَ عددِ الرماة؛ فهجموا عليهِمْ وقتلوهُمْ، والتفوا خلف المسلمينَ، ثُمَّ عادَ جيشُ المشركينَ إلى القتالِ، فحوصرَ المسلمونَ بَيْنَ فرقةِ خالدٍ مِنْ خلفِهِمْ، وبقيةِ جيشِ المشركينَ مِنْ أمامِهِمْ؛ فاستُشْهِدَ ما يقاربُ

سبعونَ مقاتلًا مِنَ المسلمينَ، منهُمْ: حمزةُ بنُ عبدِ المطّلبِ ، ومصعبُ بنُ عمير ، حاملُ لواءِ المسلمينَ في المعركة.

# أَسْتَنْتِهُ وَأُبَيِّنُ

| #                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 أَسْتَنْتِجُ كُلَّا مِمَّا يأتي في يومِ أُحُدٍ:<br>أ . أَثْرُ التخطيطِ في توجيهِ سَيرِ المعركةِ. |
|                                                                                                    |
| ب. أَفُرُ مخالفةِ أوامرِ النبيِّ عَيَالِيَّهُ في سَيرِ القتالِ.                                    |
| 2 ماذا كانَ سيحصلُ لَوْ لَمْ ينزلِ الرماةُ عنْ جبلِ الرماةِ؟                                       |
| 3 أُبِيِّنُ موقفي لَوْ كنتُ مَعَ جيشِ المسلمينَ في المعركةِ.                                       |

حاولَ المشركونَ قتلَ سيّدِنا محمّد عَلَيْهُ؛ فاستُشهِدَ عددٌ مِنَ الصحابة هُ أثناءَ تصدّيهِمْ لهذهِ المحاولاتِ، وجُرحَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ فِي رأسِهِ، وكُسرَتْ بعضُ أسنانِهِ، وسالَ دمُهُ الشريفُ؛ فظنَّ المشركونَ أنَّهُمْ قتلوهُ عَلَيْهُ، وأشاعوا خبرَ مقتلِه؛ فأدّى ذلكَ إلى تراجع عدد مِنَ المسلمينَ مِنْ أرض المعركةِ، وفي هذا نزلَ قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّارَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرَّسُ لُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْقُتِلَ انقلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللهَ شَيْعاً وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّل عَن يَنهُ إِلَى عمران: ١٤٤] (انقلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ: ارتددْتُمْ عَنْ دينِكُمْ).



| أُبِيِّنُ أَثْرَ إِشَاعَةِ مقتلِ سيّدِنا محمّدٍ عَيْكَ فِي نتائجِ المعركةِ. |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| <br>                                                                        |
|                                                                             |

بعدَ نهايةِ المعركةِ، نادى أبو سفيانَ قائلًا: «يومٌ بيوم بدر، والحربُ سِجالٌ»، ثُمَّ أخذَ يُنادي: «اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ هُبَلُ، اعْلُ مُولانا، هُبَلُ»، فردَّ المسلمونَ: «اللهُ أعلى وأجلُّ»، فقالَ أبو سفيانَ: «إنَّ لَنا العُزِّى ولا عُزِّى لَكُمْ». فردَّ المسلمونَ: «اللهُ مَولانا، ولا مَولى لَكُمْ». [رواهُ البخاريُّ] (سِجالٌ: متعادلةٌ، مرةً لَنا ومرةً علينا)، (هُبَلُ والعُزِّى: صَنهانِ كانا يُعبَدانِ في الجاهليةِ).

| بْ | خت | ĺġ ] | کِرُ | سْتَذْ   | أًر |         |   |
|----|----|------|------|----------|-----|---------|---|
| 0  | _  |      | • .  | <b>7</b> | ۽   | 0 . 0 . | 1 |

|                                           | // _                        |                |
|-------------------------------------------|-----------------------------|----------------|
| يةِ أُحْدٍ.                               | هدافَ المشركينَ مِنْ معرك   | أَسْتَذْكِرُ أ |
| عركةِ أُحُدٍ؟ أُ <b>بُرِّرُ إِجابتي</b> . | المشركونَ أهدافَهُمْ مِنْ م | هَلْ حقّق      |
|                                           |                             |                |

# عُلَّالًا صُورٌ مُشْرِقَةً

عَنْ أنس هُ، أَنَّ عمَّهُ أنسَ بنَ النَّضْرِ هُ عَابَ عَنْ يوم بدر، فقالَ: غِبْتُ عَنْ أُوّلِ قتالِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، لَئِنْ أَشْهَدَنِيَ اللهُ مَعَ النّبِيِّ عَلَيْهِ لَيَرَيَنَ اللهُ ما أُجِدُ. فلقي يومَ أُحُدٍ، فَهُزِمَ النّاسُ، فقالَ: اللّهمَّ إِنِّي أعتذرُ إليكَ ممّا صنعَ هؤلاء اللهُ مَعَ النّبيِّ عَلَيْهِ لَيَرَيَنَ اللهُ ما أُجِدُ. فلقي يومَ أُحُدٍ، فقهزَم النّاسُ، فقالَ: اللّهمَّ إِنِّي أعتذرُ إليكَ ممّا جاء بِهِ المشركونَ. فتقدّمَ بسيفِه، فلقي سعدَ بنَ معاذٍ هُم، فقالَ: أينَ يا سعدُ؟ إنّي أجدُ ريحَ الجنّةِ دونَ أُحُدٍ. فمضى، فَقُتِلَ، فما عُرِفَ حتّى عرفَتْهُ أختُهُ بِشامةٍ، أَوْ ببَنانِهِ وَبِه بِضعُ وَثَانُونَ مِنْ طعنةٍ، وضربةٍ، ورميةٍ بِسهم [رواهُ البخاريُّ ومسلمً] (الشّامَةُ: هي علامةٌ في البَدَنِ)، (البَنانُ: هي أطرافُ الأصابعِ)، وفيه نزلَ قولُ اللهِ تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَاعَهَدُواْ اللّهَ عَلَيْهُ فَمَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِمْهُ مَّن يَنتَظِرُ وَمَابَدَّ لُواْ تَبْدِيلَا فَوَلُ اللهِ تعالى: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَاعَهَدُواْ اللّهَ عَلَيْهُ فِي الْمَدَى فَعَيْ الْمِنْ فَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَمَن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنهُ مَن يَنتَظِرُ وَمَابَدَ لُواْ تَبْدِيلَا اللهِ تعالى: ﴿ مِنْ اللّهُ وَمَابِدُ اللهُ عِنْ اللّهُ عَلَيْهُ فَمَ اللّهُ عَلَيْهُ فَمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُ مَن يَنتَظِرُ وَمَابَدَ لُواْ اللهِ عَلَيْهُ وَلَوْ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ قَضَىٰ اللهُ عَلَيْهُ وَمَن الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَاعَهُ وَالْاللّهُ عَلَيْهُ فَيْ الْمَابِعِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلْمَالِي اللّهُ عَلَيْهُ وَمُن اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمَالِي اللّهُ اللّهُ الْمِلْونُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللهُ اللهُ اللللللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ



#### ٲۛڛ۫ؾٙڹ۠ؾڿ

أَسْتَنْتِجُ دِلالَةَ الموقفِ السابقِ.

#### أُسْتَزيدُ



لَمْ يحقّقِ المشركونَ أهدافَهُمْ في القضاءِ على المسلمينَ يومَ أُحُدٍ؛ ولَمْ يتمكّنوا مِنْ قتلِ النبيِّ عَلَيْ الذلكَ تشاوَروا فيها بينِهِمْ قبلَ عودتهم إلى مكة المكرمة، وقرّروا العودة لمهاجمة المدينة المنورة، فلمّا علمَ النبيُّ عَلَيْ المذلك، أمرَ الصحابة في أَنْ يسيروا إلى حمراءِ الأسدِ؛ لملاقاة المشركينَ هناك؛ فاستجابَ الصحابة ممعَ ما لحقَ بهمْ مِنَ الخسائر، وساروا حتّى وصلوا إلى ذلكَ المكانِ، فعسكروا فيه أيامًا، ولمّا علمَ المشركونَ بذلك، دَبَّ الرعبُ في صفوفهم، وقرّروا العودة إلى مكة المكرمة. قالَ تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنّاسُ إِنَ ٱلنّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُو فَا خَشَوْهُمْ فَنَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران:١٧٣].

#### مَعَ التَّرْبِيَةِ الْوَطَنِيَّةِ وَالْمَدَنِيَّةِ



الدفاعُ عَنِ الوطنِ مِنَ الواجباتِ العظيمةِ التي أكدَّها الإسلامُ، وقَدْ تمثّلَ المسلمونَ في يومِ أُحُدٍ هذا الواجبَ أحسنَ تمثيلٍ؛ فَقَدْ بذلوا أنفسَهُمْ وأموالَهُمْ دفاعًا عَنِ المدينةِ المنورةِ، بالرغمِ مِنِ اختلافِ أصولِمِمْ ومنابتِهمْ مهاجرينَ وأنصارًا.

| أُنَظِّمُ تَعَلُّمي |  |
|---------------------|--|
|---------------------|--|

|        | يومُ أُحُدٍ (٣هـ)     |
|--------|-----------------------|
|        |                       |
|        | أسبابُ المعركةِ:      |
|        |                       |
| •••••• |                       |
| •••••  |                       |
|        |                       |
|        | الاستعدادُ للمعركةِ:  |
|        | الا ستعداد تتمغر دهِ. |
|        |                       |
|        |                       |
|        |                       |
|        |                       |
|        | أحداثُ المعركةِ:      |
|        |                       |
|        |                       |
| •••••  |                       |
|        |                       |

| أُسْمو بِقِيَمي |  |
|-----------------|--|
|                 |  |

| 1 أُحْرِصُ على الدّفاعِ عَنْ وَطني ومقدَّساتي. |
|------------------------------------------------|
| <br>2                                          |
| <br>3                                          |

#### اًخُتَبِرُ مَعْلُوماتي 📢



- 1 أَسْتَنْتِجُ أسبابَ معركةِ أُحُدِ.
- أقارِنُ بينَ جيشَي المسلمينَ والمشركينَ يومَ أُحْدٍ مِنْ حيثُ: قادةُ كُلِّ جيش، وعددُ أفرادِهِ.
  - أُبِيِّنُ موقفَ المنافقينَ يومَ أُحُدِ.
    - 4 أُعَلِّلُ كلَّا مِمَّا يأتي:
  - أ . كلُّفَ سيَّدُنا محمَّدٌ عَيالَةً خمسينَ مقاتلًا مِنَ الرماةِ الوقوفَ على جبل الرماةِ.
    - ب. تحرّك جيشُ المسلمينَ إلى حمراءِ الأسدِ بعدَ نهايةِ معركةِ أُحُدِ.
      - أَضَعُ دائرةً حولَ رمزِ الإجابةِ الصحيحةِ فيها يأتي:
        - 1. مِنْ أهمِّ أسباب هزيمةِ المسلمينَ يومَ أُحُدٍ:
  - أ . اختلافُ الصحابةِ ، على مكانِ المعركةِ. ب. نُزولُ الرماةِ عَن التلّةِ.
- د . انسحابُ المشركينَ مِنْ حمراءِ الأسدِ. جـ. انسحابُ المنافقينَ مِنَ الجيش.
  - 2. قائدُ المشركينَ الذي هاجمَ المسلمينَ بعدَ نزولِ الرماةِ عَن التلَّةِ هُوَ:
  - أ . عبدُ اللهِ بنُ أُبِيِّ بنِ سَلولٍ. بُ. طُعيمةُ بِنُ عَديًّ.
    - د . أبو سفيانَ . ج. خالدُ بنُ الوليدِ.
- 3. الصحابيُّ الذي قالَ: «اللَّهمَّ إنِّي أعتذرُ إليكَ ممّا صنعَ هؤلاءِ يعني المسلمينَ وأبرأُ إليكَ ممّا جاء به المشركونَ» هُوَ:
  - ب. أنسُ بنُ النَّضْر أ . حمزةُ بنُ عبدِ المطلب ١١٠٠٠
  - د . عبدُ اللهِ بنُ جُبير ﴿ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ ج. سعدُ بنُ الربيع على الله الله

#### أُقَيِّمُ تَعَلُّمِي أُقَيِّمُ الْعَلَّمِي



| درجةُ التَّحقُّقِ     | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| عاليةٌ متوسطةٌ قليلةٌ | المراب المرابعة المرا |  |
|                       | أُخِصُ أسبابَ معركةِ أُحْدٍ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
|                       | أُقارِنُ بَيْنَ جيشِ المسلمينَ وجيشِ المشركينَ في معركةِ أُحُدٍ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
|                       | أُبِيِّنُ أَهم أحداثِ معركةِ أُحْدٍ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|                       | أُحَلِّلُ نتائجَ معركةِ أُحُدٍ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                       | أَحْرِصُ على طاعةِ سيّدِنا محمّدٍ ﷺ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |

#### دروس الوحدة الثانية

- 1 سورةُ الإسراءِ، الآياتُ الكريمةُ (٩-١٢)
  - 2 أحكامُ الأيمانِ في الإسلام
- التلاوةُ والتجويدُ: تفخيمُ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقُها
  - 4 مِنْ مصادرِ التشريعِ الإسلاميِّ: الإجماعُ
    - 5 سيّدُنا أيوبُ ه

# الوَحدة الثانية

### قالَ تعالى:

﴿ وَبِالْحَقِّ أَنَزَلْنَاهُ وَبِالْخَقِّ نَزَلَ ﴾

[الإسراء:١٠٥]







#### الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ

تتناولُ الآياتُ الكريمةُ دَورَ القرآنِ الكريمِ في هدايةِ الإنسانِ، وبعضَ صفاتِ الإنسانِ، مثلَ العجلةِ وعدمِ التأتي، وتتناولُ أيضًا بعضَ آياتِ اللهِ تعالى في الكونِ.



### أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ ۗ

أَتَأُمُّلُ الحديثَ الشريفَ الآتيَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:

قالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةٍ: «اقرؤوا القرآنَ، فإنَّهُ يأتي يومَ القيامةِ شفيعًا لأصحابِهِ» [ رواهُ مسلمٌ] (شفيعًا: طالبًا المغفرة).

- 1 ما الأمرُ الذي يرشدُنا إليهِ النبيُّ عَلَيْهُ في الحديثِ الشريفِ؟
- 2 أُبِيِّنُ فضلَ قراءةِ القرآنِ الكريمِ كَما وردَ في الحديثِ الشريفِ.
  - 3 ما دِلالةُ استخدامِ لفظِ (لأصحابِهِ) في الحديثِ الشريفِ؟

#### وَ إِضَاءَةٌ

مِنْ أنواعِ الشفاعاتِ يومَ القيامةِ شفاعةُ القرآنِ الكريم؛ القيامةِ شفاعةُ القرآنِ الكريم؛ إذْ يشفعُ لصاحبِهِ الذي حافظَ على تلاوتِهِ، وعملَ بِها جاءَ فيهِ.

## أَفْهَمُ وَأَحْفَظُ



#### 🧩 سورةُ الإسراءِ (٩-١٢) 🤻

### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

يَهْدِى: يُرشدُ.

أَقُومُ: أفضلُ.

أَعْتَدُنَا: هِيَّأْنَا.

عَجُولًا: متسرِّعًا.

فَمَحَوْنَا : فأَزلْنا.

ءَايَةَ ٱلَّيْلِ: القمرَ.

ءَايَةَ ٱلنَّهَادِ: الشمسَ.

مُبْصِرَةً: مضيئةً.

لِّتَبْتَغُواْ: لتَطلُبوا.

#### بِنْ \_\_\_\_\_ ِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَزِ ٱلرَّحِي

﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ وَيُبَيِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كِبَيرًا ۞ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّيِّرِ دُعَآءَهُ وِبِٱلْخَيْرِ ۗ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَءَايَتَيْنِّ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُولْ فَضَلَا مِّن رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُولْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابُ وَكُلَّ شَيْءٍ ه فَصَّلْنَهُ تَفْصِيلًا ١٠٠ ﴾

#### أُسْتَنبرُ

الآيتانِ الكريمتانِ (٩-١٠)

تتحدَّثُ الآياتُ الكريمةُ (٩-١٢) عَن الموضوعاتِ الآتيةِ:

موضوعاتُ الآيات الكريمة

القرآنُ الكريمُ كتابُ هدايةٍ وإرشادٍ

الآيةُ الكريمةُ (١١) مِنْ صفاتِ الإنسانِ العجلةُ وعدمُ التأتي

الآيةُ الكريمةُ (١٢) مِنْ آياتِ اللهِ تعالى في الكونِ

#### القرآنُ الكريمُ كتابُ هدايةٍ وإرشادٍ

تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ الغايةَ منْ إنزال القرآن الكريم، وهيَ تتمثَّلُ فيها يأتي:

أ . هُدَايَةُ الناس وإرشادُهُمْ إلى الخيرِ وما ينفعُهُمْ في الدنيا والآخرة، فيعيشُ الناسُ في الحياةِ الدنيا في أمن وسلام، ولَهُمْ في الآخرةِ جنَّاتُ النعيم. قَالَ تَعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا اللَّقُوءَ انَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴿ )

وردَتْ كلمةُ «القرآن» (11) مرةً في سورةِ الإسراءِ، وجاءَ أُولُ موضع لَها في قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ هَلَا اللَّهُ رَءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومَ ﴾ [الإسراء: ٩] ؛ تأكيدًا أنَّهُ يحملُ الهداية المطلقة للخلق جميعًا. فالقرآنُ يهدي الناسَ إلى كلِّ خيرٍ في حياتِهِمْ. ويدلُّ استخدامُ اسمِ الإشارةِ (هذا) في قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ على أنَّ القرآنَ الكريمَ يجبُ أنْ يكونَ قريبًا مِنَّا لنهتدي بهِ.

ب. بيانُ الأجرِ الكبيرِ الذي أعدَّهُ اللهُ تعالى لطائعيهِ. قالَ تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كِيرًا ﴾.

ج. التحذيرُ والوعيدُ بالعذابِ الشديدِ لِمَنْ لا يؤمنونَ باليومِ الآخِرِ. قالَ تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمَا ﴾.



| رُ الآياتِ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أَسْتَنْتِجُ مِنْها صفاتِ القرآنِ الكريمِ التي تدلُّ عليها عليها الآياتُ الكريمةُ:<br>قالَ تعالى: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيَكُونَ لِلْعَامِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفُرقان:١]. | أَتَدَبَّ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| قَالَ تعالى: ﴿هُدَّى وَبُشَّرَكِ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [النَّمل: ٢].                                                                                                                                                                               | 2         |
| قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ رَلَقُرُءَانٌ كَرِيمٌ ﴾ [الواقعة: ٧٧].                                                                                                                                                                              | 3         |

#### مِنْ صفاتِ الإنسانِ العجلةُ وعدمُ التأنّي

تخبرنا الآيةُ الكريمةُ أنَّ مِنْ صفاتِ الإنسانِ التسرعِ وعدمَ التأتي لاتخاذِ القرارِ السليم. قالَ تعالى: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولِ ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَبُولِ الإِنسَانَ ظَالًا لنفسِهِ؛ فيحمّلُها فوقَ طاقتِها. ومِنَ الأمثلةِ على تعجّلِ الإِنسانِ: مسارعتُهُ إلى الدعاءِ على نفسِهِ وأهلِهِ في لحظةِ غضبِهِ، فيدعو عليهِمْ بالشَّرِّ، كقولِهِ: اللّهمَّ أهلكُهُمْ أوْ العنْهُمْ، أوْ سلّطْ عليهِمُ المرضَ، كما لَوْ كانَ يدعو لنفسِهِ وأهلِهِ بالخيرِ. قالَ تعالى: ﴿وَيَدَعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِ وَعَالَى اللّه مَ الْمِنْ مُ المُرضَ، كما لَوْ كانَ يدعو لنفسِهِ وأهلِهِ بالخيرِ. قالَ تعالى: ﴿وَيَدَعُ ٱلْإِنسَانُ بِٱلشَّرِ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّه اللّه اللّه اللهِ مَا اللّه اللّه اللّه اللهُ اللّه اللّه اللّه اللهِ اللّه اللهِ اللّه اللّه اللهُ اللهِ اللّه اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

### أَتَأَمَّلُ وَأُعَلِّلُ

| أَتَأَمَّلُ الحِديثَ الشريفَ الآتِيَ، ثُمَّ أُعَلِّلُ سببَ نَهي النبيِّ عَيْكَةً عَنِ الدعاءِ على الأنفسِ والأولادِ والأموالِ: |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «لا تَدْعُوا على أنفسِكُمْ، ولا تَدْعوا على أولاً دِكُمْ، ولا تَدْعوا على أموالِكُمْ، لا توافقوا          |
| مِنَ اللهِ ساعةً يُسأَلُ فيها عطاءً؛ فيستجيبُ لَكُمْ» [رواهٔ مسلمٌ].                                                           |

### ثالثًا مِنْ آياتِ اللهِ تعالى في الكونِ

تذكرُ الآيةُ الكريمةُ آيتَينِ مِنْ آياتِ اللهِ تعالى في الكونِ، هُما: الليلُ، والنهارُ، وقدْ جعلَهُما اللهُ تعالى علامتينِ دالنّينِ على عظمتِه وقدرتِه. قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيُلَ وَٱلنّهَارَ عَالَتَيْنِ ﴾؛ فَهُما مِنَ النّعَمِ التي سخّرَها سبحانَهُ وتعالى للإنسانِ، فجعلَ الليلَ مظلمًا؛ للراحةِ والسكنِ والهدوءِ، وهوَ المعتادُ في حياةِ الناسِ. قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَالَى: ﴿وَجَعَلْنَا عَالَى وَالسّعِي في طلبِ الرزقِ. قالَ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَالَى: ﴿وَجَعَلْنَا عَالَى اللّهِ وَمِنْ حسابِ أوقاتِ الشّهرِ النّهارِ والنهارِ يعرفُ الإنسانُ عددَ السّنينَ، وما يحتاجُ إليهِ مِنْ حسابِ أوقاتِ الشّهرِ والأيام والساعاتِ. قالَ تعالى: ﴿وَلْتَعْلَمُواْ عَدَدَ السّنِينَ وَالْجِسَابَ ﴾.

مِنْ فوائدِ تعاقبِ الليلِ والنهارِ: نموُّ النباتاتِ وصنعُ غذائِها؛ فالنباتاتُ تُعَدُّ أساسَ السلاسلِ الغذائيةِ للكائناتِ الحيةِ. وتُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ أنَّ اللهَ تعالى جعلَ كلَّ شيءٍ في الكونِ مقدَّرًا ومفصَّلًا وَفقَ سُنَنٍ وقوانينَ؛ ليتعرّفَها الإنسانُ، ويسيرَ عليها في حياتِهِ على الوجهِ الأمثلِ. قالَ تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيءٍ فَصَّلْتُهُ تَفْصِيلًا ﴾. وهذا يوجبُ على الإنسانِ شكرَ اللهِ تعالى على نعمِه، والسعيَ إلى عارةِ الأرضِ، وتعرّفَ سُنَنِ اللهِ تعالى في الكونِ.



| يُرُ عبادتَينِ ترتبطانِ بوقتَيِ الليلِ والنهارِ. | اً ف |
|--------------------------------------------------|------|
|                                                  | 1    |
|                                                  | 2    |

### أَسْتَزيدُ

تكرّرَ في القرآنِ الكريمِ ذكرُ الآياتِ الكونيةِ الدالّةِ على قدرةِ اللهِ تعالى؛ تنبيهًا للناسِ إلى عظيمِ خَلْقِ اللهِ تعالى؛ تنبيهًا للناسِ إلى عظيمِ خَلْقِ اللهِ تعالى وتدبيرهِ للكونِ، وحثًّا على مزيدٍ مِنَ التفكُّرِ في هذا الكونِ وسُنَنِهِ وقوانينِهِ. وقَدْ جاءَ في سورةِ الرّومِ جملةً مِنْ تلكَ الآياتِ الكونيةِ، مِنْها:

- 1 خَلَقُ البشرِ جميعًا مِنْ ترابٍ، ثُمَّ تكاثرُهُمْ بالتزاوجِ، لتنشأ بذلك رابطةُ المحبّةِ والأُلفةِ بينَهُمْ. قالَ تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ مَ النَّهُ مَ النَّهُ النَّمُ النَّهُ النَّمُ النَّهُ النَّمُ النَّمُ النَّهُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّهُ النَّمُ النَّلُمُ النَّلَمُ النَّلَمُ النَّلُولُ النَّمُ النَّلُمُ النَّلُولُ النَّمُ النَّلُمُ اللْمُلْمُ النَّلُمُ الْمُ النَّلُمُ اللَّذِي النَّلُمُ النَّلُمُ النَّلُمُ النَّلُمُ ال
- 2 اختلافُ ألسنةِ البشرِ وألوانِهِمْ. قالَ تعالى: ﴿ وَمِنْ اَيَتِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفُ ٱلْسِنَتِكُو وَٱلْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَٱلْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَالْوَائِكُورُ وَالْقَاتِلِ. إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَتِ لِلْعَلِمِينَ ﴾ [الروم: ٢٢]. وهذا الاختلافُ يدعو الناسَ إلى التعاونِ، لا التباغضِ والتقاتلِ.

### أَرْبِطُ ۗ فَعَ الْعِلْمِ وَالصَّحَّةِ

#### 1. العلمُ

يدلُّ التعبيرُ القرآنيُّ في قولِهِ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَآءَايَةَ ٱلنَّهَارِمُبْصِرَةً ﴾ على الدقة والإعجاز؛ إِذْ كانَ الظنُّ السائدُ قديمًا أَنَّ الأشياءَ تُرى إذا انتقلَ الشعاعُ مِنْ عَيْنَي الرائي إلى الشيءِ المرئيِّ، حتّى أَتبتَ العالمُ المسلمُ ابنُ الهيثمِ عكسَ ذلكَ، وبيّنَ أَنَّهُ إذا انتقلَ الشعاعُ مِنَ العينِ إلى الشيءِ المرئيِّ أمكنَ رؤيةُ الأشياءِ في الظلامِ إذا كانَ الرائي في مكانٍ مضيءٍ.

#### 2. الصحةُ

أثبتَتِ التجارِبُ العمليةُ والدراساتُ العلميةُ أنَّ أفضلَ نومِ الإنسانِ هُو نومُهُ في الليلِ، خاصةً في ساعاتِ الليلِ الأولى، وأنَّ النومَ مدّةً طويلةً خلالَ النهارِ يضرُّ بصحتِه؛ إذْ يؤثّرُ في نشاطِ الدورةِ الدمويةِ تأثيرًا سلبيًّا، ويؤدّي إلى تيبُّسِ العضلاتِ، وتراكمِ الدهونِ في مختلِفِ أجزاءِ الجسمِ، ويؤدّي أيضًا إلى التوترِ النفسيِّ والقلقِ.

## أُنَظُّمُ تَعَلُّمي



#### الموضوعاتُ التي تناولَتُها الآياتُ الكريمةُ (٩-١٢) مِنْ سورةِ الإسراءِ

| الآيتانِ الكريمتانِ (٩-١٠)              |
|-----------------------------------------|
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| ( ) \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |
| الآيةُ الكريمةُ (١١)                    |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
| 9 9                                     |
| الآيةُ الكريمةُ (١٢)                    |
|                                         |
|                                         |
|                                         |
|                                         |

#### أَسْمو بِقِيَمي



| أَحْرِصُ على طلبِ الهدايةِ والأخذِ بأسبابِها. | 1 |
|-----------------------------------------------|---|
|                                               |   |

| • |  | • | 3 |
|---|--|---|---|
|   |  |   |   |

### اً خُتَبِرُ مَعْلوماتي

أَقْتَرِحُ عنوانًا مناسبًا لموضوعاتِ الآياتِ الكريمةِ (٩-١٢) مِنْ سورةِ الإسراءِ.

أَذْكُرُ مَعنى كلِّ مِنَ المفرداتِ القرآنيةِ الآتيةِ:

- ﴿ يَهْدِي ﴾. - ﴿ أَعْتَدُنَا ﴾. - ﴿ فَمَحَوْنَا ﴾. - ﴿ لِتَبْتَغُواْ ﴾.

أُبِيِّنُ الغايةَ مِنْ إنزالِ القرآنِ الكريم.

أَكْتُبُ الآيةَ الكريمةَ الدالّةَ على كلّ ممّا يأتي:

أ . مِنْ صفاتِ الإنسانِ العجلةُ وعدمُ التأنّي.

ب. الليلُ والنهارُ علامتانِ دالَّتانِ على عظمةِ الله تعالى وقدرتِهِ.

5 أُوَضِّحُ الإشارةَ العلميةَ الواردةَ في قولِهِ تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِمُبْصِرَةَ ﴾.

6 أُعَلِّلُ كلَّا مِمَّا يأتي:

أ . لا يُحِيبُ اللهُ تعالى دعاءَ المتعجّل على نفسِهِ بالهلاكِ.

ب. جعلَ اللهُ تعالى كلُّ شيءٍ في الكونِ مقدَّرًا ومفصَّلًا وَفقَ سُننِ وقوانينَ.

رُ أُبِيِّنُ دِلالةَ اسم الإشارةِ (هذا) في قولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾.

الكريمة (٩-١٢) من سورة الإسراء غيبًا.

#### أُقَيِّمُ تَعَلَّمي ﴿



| درجةُ التَّحقُّقِ |        | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                      |  |
|-------------------|--------|--------|---------------------------------------------------------------------------|--|
| قليلةٌ            | متوسطة | عاليةٌ |                                                                           |  |
|                   |        |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (٩-١٢) مِنْ سورةِ الإسراءِ تلاوةً سليمةً.        |  |
|                   |        |        | أُبِيِّنُ معانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ (٩-١٢) |  |
|                   |        |        | مِنْ سورةِ الإسراءِ.                                                      |  |
|                   |        |        | أُفَسِّرُ الآياتِ الكريمةَ (٩-١٢) مِنْ سورةِ الإسراءِ.                    |  |
|                   |        |        | أَحْفَظُ الآياتِ الكريمةَ (٩-١٢) مِنْ سورةِ الإسراءِ غيبًا.               |  |



#### أحكامُ الأيمانِ في الإسلامِ





اليمينُ مِنَ الأساليبِ التي يستخدُمها الإنسانُ في إثباتِ كلامِهِ وتَوكيدِهِ، وقدْ بيّنَتِ الشريعةُ الإسلاميةُ أحكامَ الأيمانِ وضوابطَها.



### اُتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ ﴿ كُلِي

أَقْرَأُ المَادةَ الآتيةَ مِنْ نظامِ الخدمةِ المدنيةِ الأردنيِّ، ثُمَّ أُجِيبُ عمَّا يليها: المَادةُ -67 أ: يؤدي الموظفُ عندَ تعيينِهِ القَسَمَ التاليَ:

«أُقسِمُ باللهِ العظيمِ أَنْ أعملَ بأمانةٍ وإخلاصٍ، وأَنْ أُحافظَ على على معتلكاتِ الدولةِ وهَيبتِها، وأَنْ أقومَ بمهامٌ وظيفتي وواجباتِها بتجرّدٍ وحِيادٍ دونَ أيِّ تمييز».

1 ما الأسلوبُ اللغويُّ المستخدَمُ في النصِّ السابقِ؟

2 ما فائدة هذا الأسلوب؟

#### إضاءَةٌ إ

أقسم الله تعالى في القرآنِ الكريم بمخلوقاتِه، نحو إقسامِه بمخلوقاتِه، نحو إقسامِه بالضحى والنجم، وغير ذلك، فالله تعالى يُقسم بها شاءَ مِنْ خلقِه؛ لأنَّ إقسامَهُ بِا تعظيمُ لَهُ سبحانَهُ، أمّا المخلوقُ فلا يُقسِمُ إلّا بربّهِ سبحانَهُ وتعالى.

### أَسْتَنيرُ أَسْتَنيرُ

توجدُ أحكامٌ فقهيةٌ عديدةٌ تنظّمُ أحكامَ الأيهانِ التي يُقسمُها المسلمُ.

### أوَّلًا مفهومُ الأيمانِ

الأيمانُ جمعُ يمين؛ وهوَ الحلفُ أَوِ القَسَمُ باللهِ تعالى، أَوْ باسمٍ مِنْ أسمائِهِ الحسنى، أَوْ بصفةٍ مِنْ صفاتِهِ العُليا على أمرِ معيّنِ؛ توكيدًا لَهُ.

ومثالُ ذلكَ أنْ يقولَ الحالفُ: «واللهِ، لأصومَنَّ يومَ عرفةَ هذا العامَ»، أَوْ: «واللهِ، إنَّي زُرْتُ صديقى يومَ الجمُعةِ الماضيَ».

وقد أباح الإسلامُ الحلف، واستخدمَهُ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيْكَة في كلامِه. ومِنْ ذلك: قولُهُ لِمُعاذِ بن جبل هيه: «يا مُعاذُ، واللهِ إنّي لأُحِبُّك، واللهِ إنّي لأُحِبُّك» [رواهُ أبو داود].

### أنواع الأيمان وأحكامها

أنوائ اليمين اليمينُ المنعقِدةُ اليمينُ الغَموسُ

اليمينُ ثلاثةُ أنواع، هيَ: أ . اليمينُ المنعقدّةُ:

هيَ الحلفُ الذي يقصدُ منهُ الحالفُ القيامَ بفعل المحلوفِ عليهِ أُوِ الامتناع عنهُ مستقبلًا، كأنْ يقولَ: «واللهِ، لأُحضرنَّ المالَ المطلوبَ منّي غدًا»، أَوْ: «واللهِ، لأصومَنَّ غدًا». وقد سُمِّيَتِ اليمينُ بذلكَ؛ لأنَّ الحالفَ عقدَ العزمَ بيمينِهِ على فعل شيءٍ ما أُو الامتناع عنهُ.

يجِبُ الوفاءُ باليمينِ المنعقِدةِ. قالَ تعالى: ﴿وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَاعَقَدتُّمُ ٱلْأَيْمَانَ ﴾ [المائدة: ٨٩]، وقالَ تعالى: ﴿وَٱحْفَظُوٓاْ أَيْمَانَكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩]؛ أَيْ أَوْفُوا بِها. وبالرغم مِنْ وجوبِ الوفاءِ بهذهِ اليمينِ، فإنَّ مَنْ حلفَ على فعل شيءٍ أَوْ تركِهِ، وكانَ الحنْثُ خيرًا مِنَ البقاءِ على اليمين، استُحِبَّ لَهُ الحنْثُ، ولزمتْهُ الكفّارةُ. قالَ رسولُ اللهِ عَلِيلَةٍ: «مَنْ حلفَ على يمينِ، فرأى غيرَها خيرًا منْها، فلْيُكفِّرْ عَنْ يمينهِ، ولْيفعل الذي هُوَ خيرٌ الواهُ مسلمًا. يحرمُ الحلفُ على أمر فيهِ معصيةٌ، مثلَ قولِ: «واللهِ، لَنْ أزورَ أختى»، ويجبُ التكفيرُ عنهُ، وعدمُ الوفاءِ بهِ.

#### ب. اليمينُ الغَموسُ:

هوَ الحلفُ الكاذبُ المتعمَّدُ على أمرٍ حدثَ في الماضي، كمَنْ يحلفُ أنَّهُ لَمْ يأخذُ مالًا مِنْ زميلِهِ، وهوَ في الحقيقة قدْ أخذَهُ. أَوْ حلفَ يمينًا شَهِدَ بِها زورًا. وقدْ سُمِّيتْ بذلكَ؛ لأنَّهَا تغمِسُ صاحبَها في الإثم.

1. يحرمُ الحلفُ بغير الله تعالى. قالَ رسولُ اللهِ عَيْكَةُ: ﴿إِنَّ اللهَ يَنهاكُمْ أَنْ تحلفوا بآبائِكُمْ؛ فمَنْ كانَ حالفًا فلْيَحلفْ باللهِ أَوْ ليصمُّتْ» [رواهُ البخاريُّ ومسلمً]. والحلفُ بغير اللهِ تعالى إثمٌ عظيمٌ، وهوَ لا يجوزُ حتى لوْ كانَ الإنسانُ مازحًا، ويجبُ التوبةُ وطلبُ المغفرة مِنَ اللهِ تعالى في حالِ الإقدام على هذا الفعل.

2. يُكرَهُ للمسلم الإكثارُ مِنَ الحلفِ ولَوْ كانَ صادقًا. قالَ تعالى: ﴿ وَلَا تَجَنَّعَ لُواْ اللَّهَ عُرْضَةً لِّلَّ يَمَانِكُو ﴾ [البقرة: ٢٢٤].

حنْثُ اليمين: عدمُ الوفاءِ باليمين بها، مثل: أَنْ يحلفَ شخصٌ أَنْ يذهب مَعَ زميله إلى السوق ثُمَّ لا يذهب، أَوْ يحلفَ ألّا يركب سيّارة شخص معيّنِ ثُمّ يركبَها.

واليمينُ الغَموسُ حرامٌ، وهي مِنْ كبائِرِ الذنوبِ، وقدْ حذّرَ منها سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهِ؛ لأنّها وسيلةٌ لأخذِ حقوقِ الآخرينَ وظلمِهِمْ، فقالَ عَلَيْهِ: «مَنْ حلفَ على يمينٍ لِيقتطعَ بِها مالًا، لَقِيَ اللهَ وهوَ عليهِ غضبانُ» [رواهُ البخاريُّ].

يجبُ على الحالفِ التوبةُ والاستغفارُ، والكفّارةُ وردُّ الحقوقِ إلى أصحابِها إذا ترتّبَ على اليمينِ ضياعُ حقوقٍ.

### أَتَدَبَّـرُ وَأُناقِشُ

| 1 أَتَدَبَّرُ الآيةَ الكريمةَ الآتيةَ: قالَ تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشَٰ تَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنِهِ مْرَضَمَنَا قَلِيكًا أَوْلَتِهِكَ لَاخَلَقَ           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٧٧]، ثُمَّمَ |
| أَسْتَخْرِجُ منها الجزاءَ المترتّبَ على اليمينِ الغَموسِ في الآخرةِ.                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                       |
| <ul> <li>أناقِشُ خطورة قيامِ بعضِ الناسِ بأداءِ الشهادةِ الكاذبةِ على حقوقِ الأفرادِ وتماسكِ المجتمعِ.</li> </ul>                                                     |
|                                                                                                                                                                       |

#### ج. اليمينُ اللّغوُ:

هوَ الحلفُ الذي يجري على ألسنةِ الناسِ مِنْ غيرِ قصدِ اليمينِ، أَوِ الحلفُ على أمرٍ يظنَّهُ الحالفُ صحيحًا، فيظهرُ خلافَ ذلكَ، كأنْ يقولَ شخصٌ لصاحبِهِ: تفضّلْ، فيقولُ: «لا، واللهِ» بغيرِ قصدِ اليمين، فيُصرُّ عليهِ بالدخولِ، فيدخلُ، أَوْ أَنْ يقولَ شخصٌ: «واللهِ إنّي رأيْتُ زميلي يومَ أمسٍ»، ثمَّ يتذكَّرُ أنَّهُ رآهُ قبلَ أسبوع. لا إثمَ على مَنْ تلفَّظَ باليمينِ اللّغوِ، وليسَ عليهِ كفّارةٌ؛ فعَنْ عائشةَ على مَنْ تلفَّظَ باليمينِ اللّغوِ، وليسَ عليهِ كفّارةٌ؛ فعَنْ عائشةَ على مَنْ اللّغَوْفِ أَيْمَنِ كُور المائدة: ١٨٩ في قولِ الرّجلِ: لا واللهِ، وبَلى واللهِ» [رواهُ البخاريُّ].

## أُكَدِّدُ

| أُحَدِّدُ نوعَ اليمينِ في كلِّ مِنَ الحالاتِ الآتيةِ:                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أُحَدِّدُ نوعَ اليمينِ في كلِّ مِنَ الحالاتِ الآتيةِ:<br>1 حلف حازمٌ كاذبًا أَنَّهُ تغيّبَ عَنِ الامتحانِ بسببِ مرضِهِ.  |
| 2 قدّمَتْ سلوى لزميلتِها سميرةَ قطعةَ حلوى، فقالَتْ سميرةُ: «لا، والله لا أرغبُ»، فأصرَّتْ عليها سلوى،<br>فأخذَتْها.     |
| ، حلفَ عدنانُ، فقالَ: «واللهِ لَنْ أبيعَ سيّارتي بأقلَّ مِنْ عشرةِ آلافِ دينارٍ».                                        |
| <ul> <li>طَفَتْ سارةُ أَنَّها سدَّدَتْ فاتورةَ الكهرباءِ، ولكنْ تبيّنَ لَها أَنَّها سدَّدَتْ فاتورةَ المياهِ.</li> </ul> |

#### كفّارةُ اليمينِ

تجبُ كفّارةُ اليمينِ على كلِّ مَنْ حلفَ يمينًا منعقِدةً، وحَنَثَ بِها؟ أَيْ فعلَ ما يخالفُها، أَوْ مَنْ حلفَ كاذبًا يمينًا غَموسًا. قالَ تعالى: ﴿ لَا يُوْاَخِذُ كُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوفِ آَيْمَنِكُو وَلَكِن يُوَاخِذُ كُم بِمَاعَقَد تُّرُ الْأَيْمَنَ فَى اللَّهُ بِاللَّغُوفِ آَيْمَنِكُو وَلَكِن يُوَاخِذُ كُم بِمَاعَقَد تُّرُ الْأَيْمَنَ فَى اللَّهُ بِاللَّغُوفِ آَيْمَنِكُو وَلَكِن يُوَاخِذُ كُم بِمَاعَقَد تُّرُ الْأَيْمَنَ فَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا تُطُعِمُونَ أَهْلِيكُو أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ كَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

كانَ الرِّقُّ ظاهرةً منتشرةً قديمًا، إلّا أنَّها قَد انتهتِ اليومَ، وحينَ جعلَ الإسلامُ مِنْ كفّارةِ اليمينِ عتقَ رقبةٍ، كانَ ذلكَ للإسهامِ في القضاءِ على هذهِ الظاهرةِ.

فكفّارةُ اليمينِ هي التخييرُ بَيْنَ إطعامِ عشَرةِ مساكينَ أَوْ كِسوَمِم، أَوْ ما يعادلُ ذلكَ نقدًا، أَوْ تحريرِ رقبةٍ، فإنْ لَمُحدِ الحالفُ، وعجز عَنْ فعلِ واحدٍ مِنَ الأمورِ الثلاثةِ، فإنّهُ يصومُ ثلاثةَ أيامٍ، ولا يُشترَطُ في صيامِها التتابعُ.

أُعودُ إلى موقعِ دائرةِ الإفتاءِ العامِّ الأردنيةِ، وَأَتَعَرَّفُ مقدارَ كفّارةِ اليمينِ، عَنْ طريقِ الرمزِ المجاور (QR Code).





أَسْتَنْتِجُ الخطأَ اِلّذي ارتكبَهُ حسّانٌ في الموقفِ الآتي، ثمَّ أُصَوِّبُهُ:

حلفَ حسّانٌ أَلّا يزورَ زميلَهُ، ثُمَّ زاره، فبادرَ إلى صيامِ ثلاثةِ أيّامِ كفّارةً لحنْثِهِ يمينَهُ، وهُوَ غنيٌّ.

#### أَسْتَزيدُ

إذا أقسمَ المسلمُ على أخيهِ أَنْ يفعلَ أمرًا ما أَوْ أَنْ يتركَهُ، فيُستحَبُّ أَنْ يَبِرَّ الأَخُ بيمينِ الحالف، ما لَمْ يكنْ يمينَ معصيةٍ؛ فعَنِ البراءِ بنِ عازبٍ هُ قالَ: «أمرَنا رَسولُ الله عَلَيْ بسَبع، وذكرَ منها: إبرارِ المُقْسِمِ» (إبرارِ المُقْسِمِ» ويذكرَ منها: إبرارِ المُقْسِمِ» (إبرارِ المُقْسِمِ: فِعلُ ما حلَفَ عليه أَنْ يَفْعلَه أَو لا يَفعلَه). [رواهُ البخاريُّ ومسلمُ]. ولَوْ أَنَّ الشخصَ المُقسَمَ عليهِ لَمْ يستطعُ إبرارَ مَنْ أقسمَ عليهِ، فلا كفّارةَ على أيِّ منهُما.

### أَرْبِطُ ۗ فَعَ اللَّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ

أسلوبُ القَسَمِ مِنْ أساليبِ التوكيدِ في اللغةِ العربيةِ، وهوَ يتكوّنُ مِنْ أداةِ القَسَمِ، والمُقسَمِ بِهِ، والمُقسَمِ عليهِ (جوابِ القَسَمِ)، اللهِ (لفظُ الجلالةِ المقسَمُ بِهِ)، لأعطفَنَّ على اليتيمِ: الواوُ (أداةُ القَسَمِ)، اللهِ (لفظُ الجلالةِ المقسَمُ بِهِ)، لأعطفَنَّ على اليتيم (جوابُ القَسَم).

مِنْ أَدُواتِ القَسَم: حَرُوفُ القَسَمِ، وهِيَ: الواوُ (والله)، والباءُ (بِاللهِ)، والتاءُ (تالله).

| 1 |     |    |
|---|-----|----|
|   |     |    |
|   | - / |    |
|   |     | ٠, |
|   | -7  |    |
|   |     | /  |

### أُنَظِّمُ تَعَلُّمي

| أحكامُ الأيهانِ في الإسلامِ |   |
|-----------------------------|---|
| مفهومُ الأيهانِ:            |   |
|                             |   |
| أنواعُ الأيهانِ وأحكامُها:  |   |
| <br>                        | 2 |
| <br>                        | 3 |
| كفّارةُ اليمينِ:            |   |
| <br>                        |   |

| أُسْمو بِقِيَمي | ₹Ö)         |
|-----------------|-------------|
|                 | اً أَصْدُقُ |
| <br>            | 2           |
| <br>            |             |

#### كُ أَخْتَبِرُ مَعْلوماتي ﴿ كُالْمُ



- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ كلِّ مِنَ: الأيهانِ، وحنْثِ اليمينِ.
- 2 أُقارِنُ بَيْنَ أنواع الأيمانِ الآتيةِ مِنْ حيثُ المفهومُ والحُكمُ:

| حُكمُها | مفهومها | نوعُ اليمينِ       |
|---------|---------|--------------------|
|         |         | اليمينُ المنعقِدةُ |
|         |         | اليمينُ الغَموسُ   |
|         |         | اليمينُ اللّغوُ    |

- (ق) أُبِيِّنُ نوعَ اليمينِ، والحُكمَ الذي يترتّبُ على الحالفِ في كلّ حالةٍ ممّا يأتي:
  - أ . حلفَ فيصلُ أنْ يزورَ بيتَ جدِّهِ اليومَ، ولَمْ يَزُرْهُ.
    - ب. حلفَتْ لُبْني كاذبةً أنَّها لَمْ تأخذْ أدواتِ زميلتِها.
  - أَذْكُرُ حُكمَ اليمينِ في كلِّ موقفٍ مِنَ المواقفِ الآتيةِ:
  - أ . حلفَتْ غادةُ قائلةً: «أُقسمُ بالكعبةِ سأشاركُ في المسابقةِ غدًا».
    - ب. يُكثرُ أيهمُ مِنَ الحلفِ صادقًا؛ ليروَّجَ بضاعتَهُ.
      - ج. قالَ مجدي: «واللهِ لَنْ أزورَ خالتي».
- 5 أَضَعُ إشارةَ (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) شُمِّيَتِ اليمينُ الغَموسُ بذلكَ؛ لأنَّها تغمِسُ صاحبَها في الإثم.
    - ب. ( ) مَنْ تلفَّظَ باليمين اللّغو لا كفّارة عليه.
- ج. ( ) كفّارةُ اليمينِ هِيَ التخييرُ بَيْنَ إطعام عشَرةِ مساكينَ، أَوْ كسوتِهِمْ، أَوْ صيام ثلاثةِ أيّام.
- د . ( ) أقسمَ أسامةُ على أختِهِ آيةَ أنْ تشاركُ في المسابقةِ، فوجبَ على آيةَ أَنْ تَبرَّ بيمينِ أسامةً.

#### أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



| (      | رجةُ التَّحقُّةِ | در     | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                |
|--------|------------------|--------|-------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطةٌ          | عاليةٌ |                                     |
|        |                  |        | أُبيِّنُ مفهومَ الأيمانِ.           |
|        |                  |        | أُوضِّحُ أنواعَ الأيهانِ وأحكامَها. |
|        |                  |        | أَحْرِصُ على الوفاءِ بأيهاني.       |

#### التلاوةُ والتجويدُ تَفخيمُ لام لفظ الجلالة (اللهُ) وترقيقُها





#### الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ

لامُ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) تأتي تارةً مرقَّقةً وتارةً مفخَّمةً، بحَسَبِ موقعِها؛ إذْ تفخُّمُ إذا ابتُدِئَ بِها أَوْ سُبِقَتْ بفتح أَوْ ضَمٍّ، وترقَّقُ إذا سُبِقَتْ بكسر.



عنــدَ نطـقِ الــلام المفخَّمــةِ

يتشكُّلُ تَقَعُّرٌ فِي وسَطِ اللسانِ،

ويضيقُ الحلقُ، أمّا إذا نُطقَتْ

مرقَّقة، فَلا يحدثُ تَقَعُّرُ في

اللّسانِ.

### كُ ﴿ أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

أُلاحِظُ الفرقَ في نطقِ لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ) في الموضعينِ الآتيينِ، ثمَّ أُحَدِّدُ شكلَ اللسانِ عندَ نطقِها،

بالاستعانةِ بالشكلينِ الآتيينِ:



تَقَعُّرُ وسطِ اللّسانِ عند نُطق اللام المفخَّمةِ.

عدمُ تَقَعُّر وسطِ اللَّسانِ عندَ نُطقَ اللام المرقَّقةِ.



1 قَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ أُلَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٠].

2) قَالَ تعالى: ﴿ بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّمْ الرَّحْيَالِ عَالَى: ٣٠]



#### أسْتَنبرُ

حروفُ اللغةِ العربيةِ إمّا أنْ تكونَ حروفًا مفخَّمةً دائِمًا، وإمّا أنْ تكونَ حروفًا مرقَّقةً دائِمًا، ومنها ما يكونُ مفحًّا أَوْ مرقَّقًا بحسَبِ موضعِهِ، ومِنْ ذلكَ حرفُ اللامِ في لفظِ الجلالةِ (اللهُ)، بالرغم منْ أنَّهُ أحدُ حروفِ الترقيق.

#### أوَّلًا تفخيمُ لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ)

أَقْرَأُ الآياتِ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُلاحِظُ حركةَ الحرفِ الذي يسبقُ لفظَ الجلالةِ (اللهُ)



ب. قالَ تعالى: ﴿إِذَاجَاءَ نَصْرُاللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [النصر: ١].

ج. قالَ تعالى: ﴿ أَلَّكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].



شكلُ وسَطِ اللسانِ متقعِّرٌ عندَ نطقِ حرفِ اللام مفخَّاً.

أُلاحِظُ أَنَّ الحرفَ الذي يسبقُ لامَ لفظِ الجلالةِ إمّا أَنْ يكونَ مفتوحًا كَما في قولِهِ تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ ﴾، وإمّا أَنْ يكونَ مضمومًا كَما في قولِهِ تعالى: ﴿اللّهُ وَالْحَيُّ الْفَيَّوُمُ ﴾. يكونَ مضمومًا كَما في قولِهِ تعالى: ﴿اللّهُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ الْحَيُّ الْفَيَّوُمُ ﴾. وفي المواضع السابقةِ جميعِها تُنطَقُ لامُ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) مفخَّمةً.

#### أَسْتَنْتِجُ أَنَّ:

فيها يأتى:

لامَ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) تُفخَّمُ في ثلاثِ حالاتٍ، هيَ:

- 1. إذا سُبِقَتْ بحرفٍ مفتوح.
- 2. إذا سُبِقَتْ بحرفٍ مضموم.
- 3. إذا كانَ ابتداءُ التلاوةِ بِلفظِّ الجلالةِ (اللهُ).

#### ثانيًا ترقيقُ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ)

أَقْرَأُ الآيتَينِ الكريمتَينِ الآتيتَينِ، ثُمَّ أُلاحِظُ نطقَ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) فيما يأتي:

أ . قالَ تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشُرِي نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٧].

ب. قالَ تعالى: ﴿ إِن يَعْ لَمِ ٱللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّمَّا أُخِذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴿ [الأنفال: ٧٠].

أُلاحِظُ أَنَّ اللامَ في لفظِ الجلالةِ (اللهُ) نُطِقَتْ مرقَّقةً؛ لأنَّهَا سُبِقَتْ بحرفٍ مكسورٍ، كَما في قولهِ تعالى: ﴿يَعَلَمِ اللهُ».



شكلُ اللسانِ عندَ نطقِ حرفِ اللامِ مرقَّقًا.

#### أَسْتَنْتِجُ أَنَّ

لامَ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) تُرقَّقُ إذا سُبِقَتْ بكسرٍ، نحوَ قولِهِ تعالى: ﴿مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ ﴾ [فاطر: ٢].



#### أَذْكُرُ حُكمَ لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ) في الآياتِ الكريمةِ الآتيةِ، وَأُبَيِّنُ السببَ حسبَ الجدول الآتي:

| السبب | حُكمُ اللَّامِ | الآيةُ الكريمةُ                                                                                  | الرّقْمُ |
|-------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|       |                | قَالَ تعالى: ﴿إِن كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُوِيَكُمْ ﴾ [هود: ٣٤].                            | 1        |
|       |                | قَالَ تعالى: ﴿لَاعَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ [هود: ٤٣].                              | 2        |
|       |                | قالَ تعالى: ﴿ يَكَفَّوْمِ أُعۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٥٠].                                       | 3        |
|       |                | قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنِّيَّ أُشِّهِدُ ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٥٥].                                        | 4        |
|       |                | قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَنَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ٢]. | 5        |

























#### بنْ \_\_\_\_ مِٱللَّهِٱلرَّحْمَٰزِٱلرَّحِيبِ مِ

🦓 سورَةُ هودٍ (۱۲ –۲٤)

﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ أَبِعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقُ بِهِ عَصَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوَلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْجَآءَ مَعَهُ ومَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرُ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ١ أَمْ يَقُولُونَ الْفَتَرَيلَةُ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِسُورِ مِّثْلِهِ عَمْفَتَرَيَتٍ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُمُ مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُوۤاْ أَنَّمَآ أُنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَّ فَهَلْ أَنتُ مِثْسُ لِمُونَ ١ مَن كَانَ يُريدُ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ١ أُوْلَنَ إِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُّ وَحَبِطَ مَاصَنَعُواْفِيهَا وَبَطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١ أَفَهَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن قَبْلِهِ - كِتَبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً أَوْلَمٍ فَيُؤْمِنُونَ بِفْ - وَمَن يَكْفُرُ بِهِ - مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّا رُمَوْعِدُهُ ۚ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ وَلَكِكَ ٓ أَكْ تَرَ ٱلنَّاسِ إِلَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا أَوْلَتِهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى إِ

#### والنَّمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ:

أَفْتَرَكُ: ادّعاهُ.

يُبْخَسُونَ: يُنقَصُونَ.

حَبِط: زالَ.

بَطِلُ: خاسرٌ.

بَيِّنَةٍ: يقين.

ٱلْأَخْزَابِ: الْكفّار.

مِرْيَةٍ: شُكُّ.



رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُهُ هَوَّلَا اللَّهِ الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجَاوَهُم بِٱلْآخِرَةِ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجَاوَهُم بِٱلْآخِرَةِ الطَّلِمِينَ الطَّلِمِينَ اللَّهِ عَنِيْعُونَهَا عِوَجَاوَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ الْآئِنِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَا أَيُكُونُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْآرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَا أَيُضَعَفُ لَهُمُ ٱلْمَذَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يَسْتَوْلِكُونَ السَّمْعُ وَمَا كَانُواْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلِيَا أَنْ اللَّهُ مِنْ أَوْلِيَا أَوْلِيهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ أَلْوَلِيكُ اللَّذِينَ خَسِرُواْ أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مِنَا كَانُواْ الصَّلِحَتِ لَكَمْ مُواْ أَلْكَلَا مُنَا الْمُؤْلِقَ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلْفُرِيقَيْنِ وَالْحَمِيمُ وَالْمُحِيمُ وَالْمُحَمِي وَالسَّمِيعُ هَلْ يَسْتَوْ يَانِ مَثَالًا أَفَلَا تَذَكُرُونَ هُ هُ الْأَصْمِيمُ وَالسَّمِيعُ هَلْ يَسْتَوْيَانِ مَثَالًا أَفَلَا تَذَكُرُونَ هُ هُ الْمُعْمَلِ وَالسَّمِيعُ هَلْ يَسْتَوْيَانِ مَثَالًا أَفَلَا تَذَكُرُونَ هُ هُ الْمُحْمِي وَٱلْسَمِيعُ هَلْ يَسْتَوْيَانِ مَثَالًا أَفَلَا تَذَكُرُونَ هُ هُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَلِهُ اللَّهُ وَلَا لَمُعَلِي وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ لَهُ مُلْكُولُونَ هُمُ اللَّهُ الْتَطِيعُ وَالْمُعُمِولُولُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ السَلَّمِي عَلَى اللْمُولِي الْمُعْمَى وَالْمُحْمِلِ وَالسَّمِيعُ هَلْ يَسْتَويَ الْمُعَلِي وَالْمُ اللَّهُ الْمُعْمَى وَالْمُولِي الْمُعْلِقُولُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤَ

ٱلْأَشَّهَادُ: الملائكةُ والمرسلونَ. لَمْنَةُ ٱللَّهِ: الطردُ مِنْ رحمةِ اللهِ تعالى.

يَصُدُّونَ: يُعرِضونَ.

يبغُونَهَا: يريدونَها.

عِوَجًا: منحرفةً.

مُعْجِزِينَ: غالبينَ.

لَاجَرَمَ: لا شَكَّ.

أَخْبَتُواْ: خَضَعوا.

ٱلْأَصَمِّ: الذي لا يسمعُ.

### أَتْلو وَأُقَيِّمُ

بالتعاونِ مَعَ أفرادِ مجموعَتي، أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (١٢ - ٢٤) مِنْ سورةِ هودٍ، وَأُطَبِّقُ أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ، وَأُطُلُّبُ إلى أحدِ أفرادِ المجموعة تقييمَ تِلاوتي ومَدى التزامي أحكامَ التفخيمِ والترقيقِ، ثُمَّ أُدُوِّنُ عددَ الأخطاءِ، ونتعاونُ على تصويبها.

عددُ الأخطاءِ:



#### أَسْتَزيدُ

أَسْتَمِعُ وزُملائي/ زَميلاتي لكيفيةِ نطقِ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ، اللّهمَّ) تفخيهًا وترقيقًا، عَنْ طريقِ الرمز المجاورِ (QR Code).

## تفخيمُ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقُها

#### أَسْمو بِقِيَمي



| <ul> <li>أُحْرِصُ على التزامِ أحكامِ تفخيمِ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقِها أثناءَ تلاوتِيَ القرآنَ الكريمَ.</li> </ul> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2                                                                                                                            |
| 3                                                                                                                            |



- أَذْكُرُ حالاتِ تفخيم لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقِها.
- 2 أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ الآتيةِ مثالًا على كلِّ حالةٍ مِنْ حالتَيْ تفخيم لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وترقيقها، وَأُبِيِّنُ سببَ كلِّ حالة:

قَالَ تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ ٱللَّهُ إِن شَآء وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَلَا يَنفَعُكُم وُصْحِيٓ إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُويَكُمْ هُوَرَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَيْكُ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ وَفَعَلَيَّ إِجْرَامِي وَأَنَا ْبَرِيَّ ءُّمِّمَا تَجُرِمُونَ ﴾ [هود: ٣٣-٣٥].

- 3 أُصَحِّحُ الخطأ الواردَ في كلِّ مِنَ العبارتَين الآتيتَين: أ . تُرقَّقُ لامُ لفظ الجلالة (اللهُ) إذا جاءَ بعدَها حرفٌ مرقَّقٌ.
- ب. حكمُ لام لفظِ الجلالةِ في قولِهِ تعالى: ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٦١] هُوَ الترقيقُ؛ لأنَّهَا سُبقَتْ بحرفٍ مفتوح.

#### أُقيِّمُ تَعَلَّمِي

|        | رجةُ التَّحقُّقِ | در     | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                                       |
|--------|------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطةٌ          | عاليةٌ |                                                                                            |
|        |                  |        | أُوَضِّحُ حالاتِ تفخيمِ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ) وَترقيقِها.                             |
|        |                  |        | أُبِيِّنُ معنى المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ (١٢ - ٢٤) مِنْ            |
|        |                  |        | سورةِ هودٍ.                                                                                |
|        |                  |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (١٢ - ٢٤) مِنْ سورةِ هودٍ تلاوةً سليمةً.                          |
|        |                  |        | أُطَبِّقُ أحكامَ تفخيمِ اللَّامِ في لفظِ الجلالةِ (اللهُ) أثناءَ تلاوتِيَ الآياتِ الكريمةَ |
|        |                  |        | المقرّرة.                                                                                  |

#### التِّلاوَةُ الْبَيْتِيَّةُ

- (٦١-٣٨) مِنْ سورةِ يونسَ، ثمَّ **أَتْلوها** تلاوةً سليمةً، و**أَراعي** تطبيقَ أحكام التلاوةِ والتجويدِ.
- أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ مثالَينِ على تفخيمِ لامِ لفظِ الجلالةِ (اللهُ)، ومثالَينِ آخَرَينِ على ترقيقِها، وَأُبَيِّنُ السبب في كلِّ منها.



#### مِنْ مصادرِ التشريعِ الإسلاميِّ: الإجماعُ





### الْفِحْرَةُ الرَّئيسَةُ

الإجماعُ هُوَ المصدرُ الثالثُ للتشريعِ الإسلاميِّ بعدَ القرآنِ الكريمِ والسُّنّةِ النبويةِ الشريفةِ.

### أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

أَقْرَأُ قولَ عبدُ اللهِ بن مسعودٍ ١٤ الآتِيَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:

قَالَ عَبِدُ اللهِ بِنُ مَسْعُودٍ ﷺ: «إِذَا سُئِلَ أَحَدُكُمْ عَنْ شِيءٍ فَلْينظُرْ فِي كَتَابِ اللهِ، فإنْ لَمْ يَجِدْهُ فِي كَتَابِ اللهِ فَلْينظُرْ فِي الجَمْعَ عليهِ اللهِ فَلْينظُرْ فِي الجَمْعَ عليهِ اللهِ فَلْينظُرْ فِي اللهِ، فإنْ لَمْ يَجِدْهُ فِي كَتَابِ اللهِ ولا فِي سُنَّةِ رسولِ اللهِ فَلْينظُرْ فِي اجَمْعَ عليهِ اللهِ فَلْينظُرْ فِي الجَمْعَ عليهِ اللهِ فَلْينظُر فِي اللهِ اللهِ فَلْينظُر فِي اللهِ اللهِ فَلْينظُر فِي اللهِ اللهِ فَلْينظُر فِي اللهِ اللهِ فَلْينظُر في اللهِ فَلْينظُر في اللهِ فَلْينظُر في اللهِ اللهُ اللهِ ال

1 ما المصادرُ التي ذكرَها عبدُ الله بنُ مسعودِ الله ليرجعَ إليها مَنْ يُسأَلُ عَنِ الأحكام الشرعيةِ؟

.....

2 ما دِلالةُ الترتيبِ في المصادرِ؟

#### وَ إضاءَةً ۗ

مصادرُ التشريعِ الإسلاميِّ الأساسيةُ المتفَّقُ عليها هِيَ: القَسرآنُ الكريمُ، والسَّنةُ النبويةُ الشريفةُ، والإجاعُ، والقياسُ.

### أَسْتَنيرُ

يُعَدُّ الإجماعُ أحدَ مصادرِ التشريعِ الإسلاميِّ المتفَقِ عليها.

### أوَّلًا مفهومُ الإجماعِ وشروطُهُ

الإجماعُ هُوَ اتفاقُ المجتهدينَ المسلمينَ في عصرٍ مِنَ العصورِ بعدَ وفاةِ الرسولِ عَلَيْ على حُكمٍ شرعيٍّ.

#### مَّا سبقَ يتبيّنُ أنَّ للإجماع شرطَينِ، هُما:

- أ . أَنْ يكونَ الإجماعُ بعدَ وفَاةِ النبيِّ عَلَيْهِ الأَنَّ معرفةَ الأحكامِ في حياتِهِ عَلَيْهِ النبيِّ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ طريقِ ما ينزلُ عليهِ مِنَ القرآنِ الكريمِ لبيانِ حُكمِ المسألةِ، أَوْ ما يصدرُ عَنْ سيّدِنا رسولِ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ قولٍ فيها.
- ب. أَنْ يكونَ الإجماعُ مِنَ المجتهدينَ المسلمينَ كافّةً؛ فلو اتفقَ أكثرُهُمْ وخالفَ بعضُهُمْ لَمْ ينعقدِ الإجماعُ.

#### أتعَلَّمُ

المجتهدُ: هُو المسلمُ العالِمُ العالِمُ السلمُ العالِمُ بالشريعةِ الإسلاميةِ، الذي توافرتُ فيه شروطُ الاجتهادِ التي حدّدَها العلاماءُ.

### ثانيًا حُجِّيّةُ الإجماع

يُقصَدُ بحُجِّيةِ الإجماعِ أَنَّ الإجماعَ دليلٌ شرعيٌّ متفَقٌ عليهِ عندَ علماءِ المسلمينَ يُستدَلُّ بِهِ على الأحكامِ الشرعيةِ.

وقدِ اتفقَ العلماءُ على أَنَّ الإجماعَ حُجَّةٌ لإثباتِ الأحكام الشرعيةِ، وثبتَتْ حُجّيتُهُ بأدلَّةٍ عدةٍ، منها:

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَن يُشَافِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَمَا تَوَكَّى وَيَتَبِعْ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَيْرَ سَبِيلِ المؤمنينَ بالعذابِ؛ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]؛ إذْ تُبيّنُ الآيةُ الكريمةُ أَنَّ اللهُ تعالى توعَّدَ مَنِ اتّبعَ غيرَ سبيلِ المؤمنينَ بالعذابِ؛ فدلَّ ذلكَ على وجوبِ اتّباع سبيلِ المؤمنينَ، وهوَ ما أُجْمِعَ عليهِ فيكونُ حُجّةً، ولَوْ لَمْ يكنْ سبيلُ المؤمنينَ حقًا ما توعّدَ اللهُ تعالى مُخالِفَهُ بالعقاب.
- ب. قولُ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ: «إِنَّ اللهَ لا يجمعُ أُمَّتِي على ضلالةٍ، ويَدُ اللهِ مَعَ الجماعة » [رواهُ الترمذيُّ]، فَبَيَّنَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهِ أَنَّ اللهَ تعالى حفظَ الأمَّةَ الإسلاميّةَ ودينَها حينَ لا تكونُ الأمَّةُ كلُّها مجتمعةً إلّا على الحقّ، لا على الباطل.

#### حُكمُ الإجماع

الإجماعُ حُجّةٌ يجبُ العملُ بِه، وتحرمُ مخالفتُهُ. ومِنْ أمثلتِهِ: إجماعُ الصحابةِ ﷺ على وجوبِ تنصيبِ خليفةٍ بعدَ وفاةِ سيّدِنا رسولِ اللهِ ﷺ، وإجماعُهُمْ عَلى جمع القرآنِ الكريمِ وكتابتِهِ في مصحفٍ واحدٍ.

### غَضِيَّةٌ لِلنِّقاشِ قَضِيَّةٌ لِلنِّقاشِ

ثالثًا

أُناقِشُ زُملائي/ زَميلاتي فيها إِذا كانَ حصولُ الإِجماعِ في العصرِ الحديثِ أسهلَ وأيسرَ مِنْهُ في العصورِ السابقةِ أَمْ أصعبَ، وَأُبرِّرُ إجابتي.

.....

### أَسْتَزيدُ

أُنشئَتْ في العالمِ العربيِّ والإسلاميِّ في العصرِ الحديثِ دورُ إفتاءٍ ومجامعُ فقهيةٌ عديدةٌ، ومِنْ ذلكَ مَجمعُ الفقهِ الإسلاميِّ الدوليِّ الذي تأسّسَ عامَ 1981م في مدينةِ جَدَّةَ بالمملكةِ العربيةِ السعوديةِ، ويضمُّ نخبةً مِنَ الفقهاءِ والعلماءِ مِنْ مختلفِ أنحاءِ العالمِ الإسلاميِّ. والأردنُّ عضوٌ فاعلٌ في هذا المَجمَعِ الّذي يُعَدُّ المرجعيّةَ الفقهيّةَ العالميّةِ الأولى لدُولِ العالمِ الإسلاميِّ، والمجتمعاتِ المسلمةِ خارجَ العالمِ الإسلاميِّ؛ لبيانِ الأحكامِ الشرعيّةِ في القضايا الّذي تهمُّ المسلمينَ، إلّا أنَّ القراراتِ الصادرةَ عنهُ تُسمّى اجتهادًا جماعيًّا لا إجماعًا.



أَرْجِعُ إلى موقعِ مَجمَعِ الفقهِ الإسلاميِّ الدوليِّ في شبكةِ الإنترنتْ، ثمَّ أَتَعَرَّفُ مزيدًا عَنْ أَوْجِعُ إلى موقعِ مَجمَعِ الفقهِ الإسلاميِّ الدوليِّ في شبكةِ الإنترنت، ثمَّ أَتَعَرَّفُ مزيدًا عَنْ أَهدافِهِ، والقضايا التي أَفْتى فيها، عَنْ طريقِ الرمزِ المجاورِ (QR Code).



يُطلَقُ الإجماعُ في اللغةِ العربيةِ على أحدِ معنيينِ، هُما:

- 1 الاتَّفاقُ، فيُقالُ: أجمعَ الناسُ على كَذا؛ أي اتَّفقوا عليهِ.
- العزمُ على فعلِ الأمرِ. قالَ تعالى في شأنِ إخرة سيّدِنا يوسفَ ﷺ: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ
   يَمْكُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٢].

### أنظُّمُ تَعَلَّمي أَنظُمُ تَعَلَّمي



| الإسلاميِّ: الإجماعُ | مصادرِ التشريعِ | مِنْ |
|----------------------|-----------------|------|
|----------------------|-----------------|------|

|   | . 4 | لهُ | ط | ) _ | 9_ | ٦ | ث | , | 9 | 3 | ر<br>ب | L | 3. | , | ١ | 11 | مُ | ز | Η | 3 | ف | م |  |      |      |  |      |   |  |   |  |  |  |  |      |   |   |      |   |   |   |
|---|-----|-----|---|-----|----|---|---|---|---|---|--------|---|----|---|---|----|----|---|---|---|---|---|--|------|------|--|------|---|--|---|--|--|--|--|------|---|---|------|---|---|---|
| • |     |     |   | •   |    | • |   |   |   |   |        |   | •  |   |   |    |    |   |   | • |   |   |  | <br> |      |  | <br> | • |  | • |  |  |  |  | <br> | • | • |      |   | ٲ |   |
|   |     |     |   |     |    |   |   |   |   |   |        |   |    |   |   |    |    |   |   |   |   |   |  |      | <br> |  |      |   |  |   |  |  |  |  |      |   |   | <br> | ر | ٠ | , |

| الإجماع: | ه سِسَهِ<br>حجيه |
|----------|------------------|
|----------|------------------|

حُكمُ الإجماعِ:

### أَسْمو بِقِيَمي



| ) أَحْرِصُ على الأخذِ بالأحكامِ المُجْمَعِ عليها. | 1 |
|---------------------------------------------------|---|
|---------------------------------------------------|---|

| 2 | ) |
|---|---|
|---|---|





#### الخُتبِرُ مَعْلوماتي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ كُلِّ مِنَ: الإجماع، والمجتهِدِ.
- 2 أُوضِّحُ كيفَ يدلُّ قولُهُ تَعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَنُصِّلِهِ عَهُرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ عَمَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِهِ عَجَهَ تَرِّ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ على حُجّيّةِ الإجماع.
  - 3 أَذْكُرُ حُكمَينِ ثَبَتا بالإجماع.
    - 4 أُعَدُّهُ شَرطَيِ الإجماعِ.
  - 5 أُبِيِّنُ الفرقَ بَيْنَ الإجماع والاجتهادِ الجماعيِّ.
- 6 أَضَعُ إشارة (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارة (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) أمرَ رسولُ اللهِ ﷺ بلزوم الجماعةِ وعدم مفارقتِها.
    - ب. ( ) ينعقدُ الإجماعُ إذا اتفقَ أكثرُ المجتهدينَ.
      - جـ. ( ) وقعَ الإجماعُ في عصرِ النبيِّ عَلَيْكُمْ.
  - د . ( ) يدلُّ الإجماعُ في اللغةِ العربيةِ على معنَيَيِ الاتفاقِ، والعزمِ على فعلِ الأمرِ.

### أُقَيِّمُ تَعَلُّمِي أُقَيِّمُ تَعَلُّمِي

|        | رجةُ التَّحقُّةِ |        | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                              |
|--------|------------------|--------|---------------------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطة           | عاليةٌ |                                                   |
|        |                  |        | أُبِيِّنُ مفهومَ الإجماعِ.                        |
|        |                  |        | أُوضِّحُ حُجِّيةَ الإجماعِ.                       |
|        |                  |        | أُوضِّحُ شروطَ الإجماعِ.                          |
|        |                  |        | أَذْكُرُ أمثلةً على الأحكامِ الثابتةِ بالإِجماعِ. |
|        |                  |        | أُقَدِّرُ إِجِماعَ علماءِ المسلمينَ.              |







#### الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ

سيّدُنا أيوبُ هِ مِنْ أنبياءِ اللهِ تعالى لِبَني إسرائيلَ، ابتُلِيَ بمرضٍ شديدٍ، وصبرَ على مرضِهِ، وكانَ شفاؤُهُ معجزةً عظيمةً.



### أَتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ

#### أَتَأَمَّلُ الآياتِ الكريمةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليها:

﴿ وَاذَكُرْ عَبْدَنَاۤ أَيُّوْبَ إِذۡ نَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِّي مَسّنِي ٱلشَّيْطَنُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ الْ ٱلكُف برِجِلِكَ هَذَامُغَتَسَلُّ بَارِدُ وَشَرَابُ اللهِ وَوَهَبْنَالَهُ وَأَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمُ رَحْمَةً مِتَّا وَذِكْرَىٰ الْحُوالَ الْكُذَاءُ مِنْ مَا مَعْ مَسَالًا بَارِدُ وَشَرَابُ اللهِ وَوَهَبْنَالَهُ وَأَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمُ رَحْمَةً مِتَّا وَذِكْرَىٰ الْمُعْالِدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَكِ اللَّهِ [ص: ٤١ - ٤٣] (بِنُصْبِ: مشقّةٍ وتعبٍ).

1 ما الابتلاءُ الذي ابتُلِيَ بهِ سيّدُنا أيوبُ هِ؟

#### ﴿ إضاءةٌ ۗ

الصبرُ حملُ النفسِ على طاعةِ اللهِ تعالى، ومنعُها مِنَ الوقوعِ فِي المعصيةِ، ومِنَ الجزَعِ ممّا يقدّرُهُ اللهُ تعالى.

| . <u>X</u> | أيوبُ | سيِّدُنا | تحلّی بهِ | الذي | الخُلُقَ | الكريمةِ | الآياتِ ا | مِنَ | أُسْتَنْتِجُ | 2 |
|------------|-------|----------|-----------|------|----------|----------|-----------|------|--------------|---|
|------------|-------|----------|-----------|------|----------|----------|-----------|------|--------------|---|

### أَسْتَنيرُ

الأنبياءُ والرسلُ هُ مِنَ البشرِ، يصيبُهُمْ ما يصيبُ البشرَ مِنَ الصحةِ والمرضِ، مثلَما وقعَ لنبيِّ اللهِ سيّدِنا أيوبَ هُ مِنْ مرضِ شديدٍ، قابلَهُ بالصبرِ واحتسابِ الأجرِ مِنَ اللهِ تعالى.

### أَوَّلًا التعريفُ بسيّدِنا أيوبَ هِ

سيّدُنا أيوبُ ﴿ نَبِيٌّ مِنْ أنبياءِ بَني إسرائيلِ مِنْ ذُرِيَّةِ سيّدِنا إبراهيمَ ﴿ قَالَ تعالى: ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِهِ مِائِدُو وَ سَيّدِنا أَيوبُ اللّهِ عَالَى: ﴿ وَمِن أُرِيَّتِهِ مِائِدُو وَمَدَّ مِن أُنبياءِ بَني إسرائيلِ مِنْ ذُرِيَّةِ سيّدِنا إبراهيمَ ﴾ [الأنعام: ٨٤]. وقد كانَ غنيًا كثيرَ المالِ والأنعام، وكثيرَ الأولادِ، وتمتَّعَ بقوّةٍ جسميةٍ وصحةٍ ،

فابتلاهُ اللهُ تعالى بمرض شديدٍ أقعدَهُ عَنِ الحركةِ، وبقيَ وحيدًا مَعَ زوجتِهِ، وكانَ مضرِبَ المثلِ في الصبرِ على مرضِهِ حتّى شفاهُ اللهُ تعالى.



ثانيًا

#### أَسْتَذْكرُ

أَسْتَذْكِرُ اسْمَيْ نَبِيَّينِ مِنْ أنبياءِ بَني إسرائيلَ.

#### ابتلاءُ سيّدِنا أيوبَ ه بالمرضِ

كَانَ نَبِيُّ اللهِ سَيِّدُنا أيوبُ عَلَى قدوةً صالحةً للمؤمنينَ حتى في مرضِهِ؛ فمَعَ أَنَّهُ ابتُلِيَ بمرضِ شديدٍ أنهكَ جسدَهُ، إلّا أَنَّهُ كَانَ راضيًا بقضاءِ اللهِ تعالى وقَدَرِهِ، صابرًا على مرضِهِ سنواتٍ طويلةً، وكَانَتْ زوجتُهُ تعتني بِهِ، وتقومُ على خدمتِهِ مدةَ مرضِهِ.

| تَعَلُّمه | أُمانة | 2 |
|-----------|--------|---|
| ىعىمىي    | اصبق   |   |

| أُطِّبِّقُ ما تعلَّمْتُهُ مِنْ سلوكِ زوجةِ سيّدِنا أيوبَ اللهِ في الموقفينِ الآتيينِ: |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>أ . كِبَرُ الوالدَينِ في السّنِّ:                                                 |
| <br>ب. مرضٌ أخ أَوْ أختٍ:                                                             |

#### الثَّا الله شفاءُ سيِّدِنا أيوبَ ه

توجّه سيّدُنا أيوبُ ﴿ إِلَى اللهِ تعالى بالدعاءِ أَنْ يرفعَ عنهُ ما أصابَهُ مِنَ البلاءِ. قالَ تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَكَ رَبّهُ وَ أَنِّى مَسَنِى ٱلضَّرُ وَأَنتَ مِنَ البلاءِ. قالَ تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَكَ رَبّهُ وَ أَنِّى مَسَنِى ٱلضَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣]؛ فاستجابَ اللهُ تعالى لَهُ. قالَ سبحانهُ: ﴿ وَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَكَشَفَنَا مَا بِهِ عِن ضُرِ ﴾ [الأنبياء: ٨٤].

فقدْ أمرَهُ اللهُ تعالى أَنْ يحرِّكَ رجلَيْهِ ويركضَ، وأَنْ يغتسلَ ويشربَ مِنْ ماء مخصوص حدّدَهُ اللهُ تعالى لَهُ. ولَمّا فعلَ ذلكَ، شفاهُ اللهُ تعالى مِنْ ماء مخصوص حدّدَهُ اللهُ تعالى لَهُ. ولَمّا فعلَ ذلكَ، شفاهُ اللهُ تعالى: مِنَ المرض، وعاد صحيحَ الجسدِ، ثُمَّ رزقَهُ مالًا وأولادًا. قالَ تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَمِثْلَهُ مُعَامُمُ ﴾ [ص: ٤٣].

#### أتعَلَّمُ

لا تعارض بَيْنَ شكوى سيّدِنا أيوبَ هُ مِنْ مرضِهِ وصبرهِ أيوبَ هُ مِنْ مرضِهِ وصبرهِ على مرضِه؛ لأنَّ شكواه لله تعالى دليلُ على يقينه بقدرته سبحانه على رفع ما أصابه مِنَ الضَّرِّ والمرضِ.

#### رابعًا دروسٌ وعِبَرٌ مِنْ قصّةِ سيّدِنا أيوبَ ﷺ

#### أَتَعَلَّمُ

اللجوءُ إلى اللهِ تعالى والاعتمادُ عليه لا يعني أنَّ الإنسانَ لا يستعينُ بأخيه الإنسانِ في يستعينُ بأخيه الإنسانِ في قضاءِ حوائجِه، كأنْ يذهبَ إلى الطبيبِ للعلاج.

يُستفادُ مِنْ قصّةِ سيّدِنا أيوبَ الله دروسٌ وعِبَرٌ كثيرةٌ، مِنْها:

- أَنْ يكونَ المسلمُ مَعَ اللهِ تعالى في السرّاءِ والضرّاء؛ فيلجأ إلى اللهِ تعالى وحدَهُ ؛ لأنه القادرُ على كشفِ ما بِهِ مِنْ ضُرِّ.
- 2 . أَنْ يَصِبرَ المسلمُ على ما يَصِيبُهُ مِنَ البلاءِ، كالمَرضِ، وفقدِ عزيزٍ، وخسارةِ مالٍ؛ لأنَّ اللهَ تعالى رتب على صبرهِ أجرًا عظياً. قالَ تعالى: ﴿ وَلَنَبَا وُنَدَّكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنفُسِ

وَالتَّمَرَتِّ وَبَشِّرِ الصَّبِينَ ﴿ اللَّذِينَ إِذَا أَصَبَتَهُ مُرَّصِيبَةُ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أَوْلَتَبِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِّن تَبِهِمْ وَرَحْمَةُ أُوَ أُوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ۞ [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧].

2 . أرشدَ اللهُ تعالى نبيّهُ أيوبَ ﴿ إِلَى الأَخِذِ بِالأَسبابِ فِي قولِهِ تعالى: ﴿ الرَّضِ بِرِجِلِكَ هَذَا مُغْتَسَلُّ بَارِدُو وَشَرَابُ ﴾ [ص:٤٢] للشفاءِ مِنْ مرضِه؛ إذْ أمرَهُ اللهُ تعالى أَنْ يتحرّكَ على الأرضِ برجليه، وأنْ يغتسلَ بالماءِ الباردِ، وفي ذلكَ توجيهُ ربانيٌّ كريمٌ إلى ضرورةِ الأَخِذِ بأسبابِ الشفاءِ، وعدمِ اليأسِ مِنْ رحمةِ اللهِ تعالى. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ (إنَّ اللهَ أنزلَ اللهَ أنزلَ اللهَ أنزلَ اللهَ أنزلَ اللهَ أنزلَ وجعلَ لكلِّ داءٍ دواءً، وَلا تَداوَوْا بِحَرام اللهِ ارواهُ أبو داودًا.

### قضيةٌ للنقاشِ

أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في العبارةِ الآتيةِ: «يلجأُ بعضُ الناسِ في حالةِ المرضِ إلى المشعوِذينَ ظنًا أنَّ لُمُ القدرةَ على معالجةِ بعض الأمراض».

#### أُسْتَزيدُ



جَمَعَ سَيّدُنا أَيُوبُ ﷺ بَيْنَ الصبرِ على البلاءِ والشكرِ على النّعمِ، فحينَ شفاهُ اللهُ تعالى مِنْ مرضِهِ، ورزقَهُ مالًا وأولادًا، أقبلَ ﷺ على شكرِ اللهِ تعالى، فكانَ يقولُ: «لا غِنى بي عَنْ بَرَكَتِكَ» [رواهُ البخاريُّ]، وقالَ أيضًا: «ومَنْ يشبعُ مِنْ رحمتِك؟» [رواهُ أحدً].

### أَرْبِطُ ۗ قَعَ الصَّحَّةِ

أَثبتَتْ دراسةٌ علميةٌ حديثةٌ أنَّ الاغتسالَ بالماءِ الباردِ مفيدٌ لصحّةِ جسمِ الإنسانِ، وتنشيطِ دورتِهِ الدمويةِ، وتحسينِ أدائِهِ البدنيِّ ووظائفِ أعضائِهِ، ومساعدتِهِ على التحكُّمِ في درجةِ حرارةِ الجسمِ، وزيادةِ قدرتِهِ على تحمّلِ الجهدِ البدنيِّ العالى.

### أنظُّمُ تَعَلُّمي أَنظُمُ الْعَلُّمي

| سیّدُنا أیوبُ ه                          |
|------------------------------------------|
| <br>التعريفُ بسيّدِنا أيوبَ ﷺ            |
| <br>ابتلاءُ سيّدِنا أيوبَ ﷺ بالمرضِ      |
| <br>شفاءُ سيّدِنا أيوبَ ﷺ                |
| دروسٌ وعِبَرٌ مِنْ قصّةِ سيّدِنا أيوبَ ﷺ |

### أَسْمو بِقِيَمي

| 1 أَتَحَلَّى بخلقِ الصبرِ، لا سيّما في المواقفِ الصعبةِ التي أمرُّ بها. |
|-------------------------------------------------------------------------|
| 2                                                                       |
|                                                                         |

### اً خُتَبِرُ مَعْلوماتي

- 🚺 أُعَرِّفُ بسيّدِنا أيوبَ ﷺ.
- 2 أَسْتَنْتِجُ الأخلاقَ التي تميّزَتْ بِها زوجةُ سيّدِنا أيوبَ ﷺ.
  - أُبِيِّنُ موقفَ سيِّدِنا أيوبَ ﷺ مِنْ مرضِهِ.
  - أُوَضِّحُ كيفَ شُفِيَ سيتَدُنا أيوبُ ﷺ مِنْ مَرضِهِ.
    - أَسْتَنْتِجُ توجيهَين مِنْ قصّةِ سيّدِنا أيوبَ هَ.
  - 6 أُحَدُّدُ كيفَ أخذَ سيّدُنا أيوبُ الله بأسباب الشفاءِ.
- 🕖 أُوَفِّقُ بَيْنَ شَكوى سيّدِنا أيوبَ ﷺ مِنْ مرضِهِ وصبرهِ على المرض.
- التوجية المستفاد من قولِهِ عَلَيْاتُهُ: «إنَّ الله أنزلَ الدّاءَ والدّواءَ، وجعلَ لكلِّ داءٍ دواءً، فتداوَوا»؟
- أَضَعُ إشارة ( √ ) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارة ( X ) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) يُعَدُّ الدعاءُ إحدى الوسائلِ التي يلجأُ إليها المسلمُ في طلب الشفاءِ مِنَ المرضِ.
    - ب. ( ) جمعَ سيّدُنا أيوبُ اللهِ بَيْنَ الصبر والشكرِ.
      - ج. ( ) كانَ سيّدُنا أيوبُ الله صابرًا على مرضِهِ.
    - د . ( ) الذهابُ إلى الطبيب يتعارضُ مَعَ الصبرِ على المرضِ .

#### أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



| نِتاجاتُ التَّعَلُّم نِتاجاتُ التَّعَلُّم                      | درجةُ التَّحقُّقِ |         |        |
|----------------------------------------------------------------|-------------------|---------|--------|
| قِناجِات التعلمِ<br>عالية متوسط                                | عاليةٌ            | متوسطةٌ | قليلةٌ |
| عَرِّفُ بِسيّدِنا أيوبَ هِ.                                    |                   |         |        |
| ئُنُ موقفَ سيّدِنا أيوبَ هُ مِنْ مرضِهِ.                       |                   |         |        |
| عدِّدُ كيفَ أخذَ سيّدُنا أيوبُ ، إسبابِ الشفاءِ .              |                   |         |        |
| فِّقُ بَيْنَ طلبِ الشفاءِ مِنَ اللهِ تعالى والصبرِ على المرضِ. |                   |         |        |
| لِّرُ قيمةَ الصبرِ على الابتلاءِ.                              |                   |         |        |

#### دروسُ الوَحدةِ الثالثةِ

- 1 سورةُ الإسراءِ، الآياتُ الكريمةُ (١٣-١٧)
  - 2 أقسامُ الحديثِ الشريفِ
- 3 التلاوةُ والتجويدُ: تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ وترقيقُها
  - المسجدُ الحرامُ
  - 5 أحكامُ الطعامِ والشرابِ في الإسلامِ

# الوَحدة الثالثة

### قالَ تعالى:

﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَآبِرَ أَللَهِ فَوَى الْقَالُوبِ ﴾ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾

[الحج:٣٢]







#### الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ

تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ أنَّ كلَّ إنسانٍ مسؤولٌ عَنْ عملِهِ، وسيحاسبُهُ اللهُ تعالى عليهِ يومَ القيامةِ. وتعرضُ الآياتُ الكريمةُ بعضَ مظاهرِ عدلِ اللهِ تعالى مَعَ عبادِهِ، وتتحدّثُ عَنْ سنّةِ اللهِ تعالى في التعاملِ مَعَ الأُمَمِ.



### كُ أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

#### أَقْرَأُ الموقفَ الآتِيَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:

بينَما كانَ أحمدُ يستمعُ للإذاعةِ المدرسيةِ، إِذِ استوقفَتْهُ تلاوةُ زميلِهِ قولَ اللهِ تعالى مِنْ سورةِ (قَ): ﴿إِذْيَتَلَقَى اللهِ عَلَى مِنْ سورةِ (قَ): ﴿إِذْيَتَلَقَى الْمُتَاقِقِيانِ عَنِ ٱلْيُمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ وقيدُ: مُلازمٌ).

فسألَ معلِّمَهُ: مَنِ المتلقِّيانِ اللَّذانِ ذُكِرا فِي الآيةِ الكريمةِ؟ فأجابَهُ المعلمُ: المتلقِّيانِ هُما: المَلكانِ المسؤولانِ عَنْ كتابةِ أعمالِ الإنسان كلِّها.

- إذا علمْتُ بوجودِ ملائكةٍ كرامٍ مُوكَّلينَ بكتابةِ ما يصدرُ عنَّي مِنْ أقوالٍ وأفعالٍ، فَما أثرُ ذلكَ في سُلوكي؟

#### و إضاءة الله

وكَّلَ اللهُ تعالى بكلِّ إنسانِ مَلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلكَيْنِ مُلازِمَينِ لَـهُ ؛ لكتابةِ حسناتِهِ وسيتاتِهِ.





#### ﴾ سورةُ الإسراءِ (١٣ -١٧) ﴿

#### بِسْ ﴿ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيبِ مِ

﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ أَلْزَمْنَهُ طَآبِرَهُ وَفِي عُنُقِهِ - وَخُوْرِجُ لَهُ ويَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ

كِتَبَا يَلْقَكُ مُنشُورًا ﴿ اَقُواْ كِتَبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ
حَسِيبًا ﴿ مَن مَن الْمُ تَدَى فَإِنّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِةً - وَمَن ضَلَّ فَإِنّمَا فَإِنّمَا يَضِيلُ عَلَيْهَا وَلَا تَرْدُ وَازِرَةٌ وَزُرَ أُخْرَى وَمَا كُنّا مُعَذِيبِينَ حَتَى يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَرْدُ وَازِرَةٌ وَزُرَ أُخْرَى فَي وَمَا كُنّا مُعَذِيبِينَ حَتَى نَصُولًا ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نَهُ لِكَ قَرْيَةً أَمَونَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَعُواْ فَيَعَا لَقُولُ فَدَمَّرُنَهَا تَدْمِيرًا ﴿ وَكُولًا مَا مُنَا مُعَدِيلًا مِنَ ٱلْقُرُونِ عِبَادِهِ - خَبِيرًا مِصِيرًا ﴿ فَعَلَى مِنَ اللّهُ وَلَى اللّهُ مِنْ بَعِدِ نَوْحٌ وَكُفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ - خَبِيرًا مِصِيرًا ﴿ وَكُولُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَيْ عَبَادِهِ - خَبِيرًا مِصِيرًا ﴿ وَكُولُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَى اللّهُ عَلَى مِنَ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ ا

#### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

أَلْزَمْنَهُ: جعَلْناهُ مُلازمًا لَهُ لا يفارقُهُ.

طَلْبِرَهُ: عملَهُ.

مَنشُورًا: مكتوبًا ومعروضًا.

حَسِيبًا: محاسبًا.

لَاتَزِدُ: لا تحملُ.

وَازِرَةٌ: نَفْسٌ.

وِزْرَ: إثمَ.

فَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ: وقعَ عليها العذابُ.

ٱلْقُرُونِ: الأُمُم السابقةِ.

#### أُسْتَنيرُ

تتناولُ الآياتُ الكريمةُ (١٣ -١٧) الموضوعاتِ الآتيةَ:



الآيتانِ الكريمتانِ (١٦–١٧) عاقبةُ المفسدينَ الآيةُ الكريمةُ (١٥) مِنْ مظاهرِ عدلِ اللهِ تعالى

الآيتانِ الكريمتانِ (١٣-١٤) مسؤوليةُ الإنسانِ عَنْ عملِهِ

### وَّلًا مسؤوليةُ الإنسانِ عَنْ عملِهِ

تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ أنَّ كلَّ إنسانِ مسؤولٌ عَنْ أعمالِهِ الّتي تصدرُ عنهُ مِنْ خيرِ أَوْ شرِّ، وأنَّ هذا العملَ سيكونُ مُلازماً لَهُ مُلازمةَ القلادةِ للعُنْقِ، لا ينفصلُ عنهُ حتّى يحاسَبَ عليهِ. قالَ تعالى: ﴿وَكُلَّ إِسَنِ ٱلْزَمْنَهُ طَيْرَهُ وَفَعُنُقِهِ ﴾، فيُخرجُ اللهُ تعالى لَهُ يومَ القيامةِ سِجِلَّا مكتوبًا دُوِّنَتُ فيهِ أعمالُهُ كلُّها، بحيثُ لا يغادرُ صغيرةً

ولا كبيرةً إلّا كُتِبَتْ فيهِ. قالَ تعالى: ﴿ وَنُخْرِجُ لَهُ وِيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ كِتَابَا يَلْقَنهُ مَشُورًا ﴾، فيُقالُ لَهُ: «اقرأ كتابَ أعمالِكَ»، وحاسِبْ نفسَكَ. قالَ تعالى: ﴿ ٱقْرَأْ كِتَابَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾؛ ليكونَ ذلكَ حُجّةً عليهِ.



حينَ يعلمُ المسلمُ أنَّ أعمالَهُ في الدنيا تُدَوَّنُ في كتابٍ، وتُعرَضُ عليهِ يومَ القيامة، فَهاذا ينبغي لَهُ أَنْ يفعلَ؟

#### مِنْ مظاهرِ عدلِ اللهِ تعالى

تُبيّنُ الآياتُ الكريمةُ مظهرًا مِنْ مظاهرِ عدلِ اللهِ تعالى، وهوَ أَنَّ اللهَ تعالى يُثيبُ الإنسانَ على عملِه، فإنْ أحسنَ واستقامَ فلَهُ الثوابُ، وإنْ أساءَ وسلكَ طريقَ الضلالِ فعليهِ العقابُ على ذلكَ. قالَ تعالى: ﴿وَمَن صَلَّ فَإِنَّ مَا يَضِلُ عَلَيْهَا ﴾. والإنسانُ يومَ القيامةِ غيرُ محاسبِ على ذنبِ غيرهِ ولا مسؤولٌ عنهُ. قالَ تعالى: ﴿وَلَا تَزِرُ وَالزَرَةُ وَزِرَ أُخْرَى ﴾. وتؤكّدُ الآياتُ الكريمةُ أَنَّ اللهَ تعالى أرسلَ الرّسُلَ مبشّرينَ ومنذِرينَ، فلا يعذّبُ سبحانَهُ أحدًا لَمْ تصلْهُ دعوةُ الرّسُلِ هِ. قالَ تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذّبِينَ حَقّى نَبُعَثَ رَسُولًا ﴾، وهذا مِنْ مظاهر عدلِ اللهِ تعالى.

#### عاقبة المفسِدينَ

تشيرُ الآياتُ الكريمةُ إلى سُنّةِ اللهِ تعالى في الأقوامِ السابقينَ الّذينَ عَصَوْا أَمرَ ربِّهِم، ورَفضوا دعوةَ أنبيائِهِ ورُسُلِهِ هُم، وكذّبوهُم، وانحرَفوا عَنْ طريقِ الهدايةِ، وانغمَسوا في الشهواتِ والملذّاتِ، واستعمَلوا نعمةَ اللهِ تعالى في معصيتِه، والإفسادِ في الأرض والظلم؛ فوقعَ عليهمُ العقابُ

التَّرَفُ: تجاوزُ حدِّ الاعتدالِ في التنعُّمِ وإشباعِ الرغَباتِ، والوصولُ إلى درجةِ الطغيانِ.

والهلاكُ الّذي لا مردَّ لَهُ. قالَ تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدُنَآ أَن نُّهُ لِكَ قَرْيَةً أَمَرَنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَ قُواْ فِيهَا فَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾.

وتُحذّرُ الآياتُ الكريمةُ الناسَ مِنْ عدمِ الاستجابةِ لأوامرِ اللهِ تعالى؛ لكَيْلا يصيبَهُمْ ما أصابَ الأُمْمَ السابقةَ مِنَ العقابِ والدمارِ، إنْ هُمُ انحرَفوا عَنْ طريقِ الهدايةِ، وسَلَكوا طريقَ الضلالِ والفسادِ في الأرضِ، مِثلَما حدثَ مَعَ الأقوامِ الّتي جاءَتْ بعدَ قومِ سيّدِنا نوحٍ هن، مثلَ: قومِ هودٍ هن، وقومِ صالحِ هن، وقومِ شعيبِ هن.

أَتَعَلَّمُ

7

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَكُوْ أَهَلَكُنَا مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ بَعَدِ نُوجٍ ﴾. واللهُ سبحانَهُ لا يَخفى عليهِ شيءٌ، فهوَ عالمٌ بِها يقومُ بِهِ الناسُ، بصيرٌ بأعمالِهِمْ جميعًا، وهوَ وحدَهُ مَنْ يجازيهِمْ عَليها. قالَ تعالى: ﴿وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَجَدِياً بَصِيرًا ﴾.



أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَنْتِجُ أَلْمُتَنْتِجُ

أَتَدَبَّرُ قُـولَ اللهِ تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [هود: ١١٧]، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ أَهميةَ العمل على إصلاح الأفرادِ والمجتمع.

#### أُسْتَزيدُ

عادٌ وثمودُ مِنَ القبائل التي عاشَتْ في الجزيرةِ العربيةِ قبلَ آلافِ السنينَ، وهما مِنَ الأَمَم السابقةِ التي أهلكَها اللهُ تعالى بفعل المعاصي، والاستكبار، وتكذيب الأنبياءِ، والفسادِ في الأرض، والطغيانِ. قالَ تعالى: ﴿ أَلَوْتَرَكَيْفَ



آثارُ ثمودَ.

فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ١ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ١ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَدِ ٥ وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ ١ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْتَادِ ١ ٱلَّذِينَ طَغَوْاْ فِي ٱلْبِلَادِ ١٥ فَأَكُ تَرُواْ فِيهَا ٱلْفَسَادَ ١٥ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ١٤ ﴿ [الفجر: ٢-١٣].



#### فَعَ التَّرْبِيَةِ الْوَطَنِيَّةِ وَالْمَدَنِيَّةِ

تُعَدُّ الجَلوةُ العشائريةُ مِنَ العاداتِ التي فيها بعضُ الظّلم؛ لأنَّها تحمّلُ مَنْ لَمْ يقترف خطأً مسؤولية غيرهِ وأخطاءَهُ، وتِترتّبُ عليها آثارٌ سلبيةٌ، منها: الشعورُ بالظلم، والخوفُ، والتوترُ، والاغترابُ. قالَ تعالى: ﴿وَلَاتَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَاأُخْرَىٰ ﴾.

# أُنظُمُ تَعَلُّمي

# الموضوعاتُ التي تناولَتْها الآياتُ الكريمةُ (١٣-١٧) مِنْ سورةِ الإسراءِ

الآيتانِ الكريمتانِ (١٣ - ١٤)

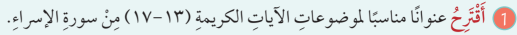
الآيةُ الكريمةُ (١٥)

الآيتانِ الكريمتانِ (١٦ - ١٧)

# أَسْمو بِقِيَمي

| وسُلوكي باستمرارٍ. | أراقِبُ نَفْسي |
|--------------------|----------------|
| <br>               | 2              |

# اً خُتَبِرُ مَعْلُوماتي ﴿ كُالْمُ



أَذْكُرُ معنى كلِّ مِنَ المفرداتِ والتراكيبِ القرآنيةِ الآتيةِ:

أ. ﴿مَنشُورًا﴾. ب. ﴿حَسِيبًا﴾. ج. ﴿وِزْرَ﴾. د. ﴿فَقَعَلَيْهَاٱلْقَوْلُ﴾.

أُبِيِّنُ مَعنى التَّرَفِ اللَّذي يشيرُ إليه قولُهُ تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدۡنَاۤ أَن نُّهۡ لِكَ قَرۡيَةً أَمَرۡنَا مُتۡرَفِيهَا ﴾.

أَسْتَنْتِجُ ممّا يأتي مظهرَينِ مِنْ مظاهرِ عدلِ اللهِ تعالى:

أ . قالَ تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَآبِرَهُ وِي عُنُقِيَّةٍ - وَنُخْرِجُ لَهُ ويَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ كِتَبَا يَلْقَلهُ مَنشُورًا ﴾.

ب. قالَ تعالى: ﴿ وَمَاكُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبُّعَثَ رَسُولًا ﴾.

أُعَلِّلُ سببَ العقابِ والدمارِ الذي أصابَ الأقوامَ السابقةَ.

6 أَتدَبَّرُ قولَهُ تعالى: ﴿ مَّنِ الْهُ تَدَى فَإِنَّمَا يَهْ تَدِى لِنَفْسِةً عَوَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾، ثمَّ أُوضِّحُ قاعدة العملِ والجزاءِ كَما بيَّنَتُها الآيةُ الكريمةُ.

أكتُبُ الآياتِ الكريمةَ (١٣ - ١٧) من سورةِ الإسراءِ غيبًا.

# يَعْلُمِي أُقَيِّمُ تَعَلَّمِي الْمِي الْمِي

| (      | رجةُ التَّحقُّةِ | در     | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                            |
|--------|------------------|--------|---------------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطةٌ          | عاليةٌ | پ در                                        |
|        |                  |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (١٣-١٧) مِنْ سورةِ الإسراءِ تلاوةً سليمةً.             |
|        |                  |        | أُبِيِّنُ معانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ (١٣-١٧) مِنْ |
|        |                  |        | سورةِ الإسراءِ.                                                                 |
|        |                  |        | أُفَسِّرُ الآياتِ الكريمةَ (١٣ -١٧) مِنْ سورةِ الإسراءِ.                        |
|        |                  |        | أَتَمَثُّلُ القِيَمَ والاتجاهاتِ الواردةَ في الآياتِ الكريمةِ (١٣-١٧) مِنْ      |
|        |                  |        | سورةِ الإسراءِ.                                                                 |
|        |                  |        | أَحْفَظُ الآياتِ الكريمةَ (١٣-١٧) مِنْ سورةِ الإسراءِ غيبًا.                    |





قسّم العلاء الأحاديث الشريفة إلى أحاديث مقبولة، وأحاديث مردودة.





أَقْرَأُ الموقفَ الآتَى، ثُمَّ أُجيبُ عمَّا يليه:

قرأَتْ فاطمةُ الحديثَ النبويَّ الشريفَ الآيَ في الإذاعةِ المدرسيةِ: قالَ الإمامُ البخاريُّ: حدَّثَنا أبو نُعَيم، حدَّثَنا سعيدُ بنُ عُبَيدٍ، عَنْ عليِّ بنِ ربيعةَ، عَن المُغيرةِ عَنْ اللَّغيرةِ عَنْ اللَّهِ عَلَيَّ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَن اللُّغيرةِ عَنْ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِيعَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى الللّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ ليسَ ككَذِب على أحدٍ، مَنْ كذبَ عليَّ مُتعمِّدًا، فَلْيَتَبَوَّأْ مقعدَهُ مِنَ النَّارِ» [رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ]. فسألَتِ المعلمةُ: هلْ تأكّدْتِ مِنْ صحّةِ الحديثِ الشريفِ يا فاطمةُ؟

قالَتْ فاطمةُ: نعمْ، إنَّهُ في صحيح الإمام البخاريِّ، وصحيح الإمام مسلم.

1 للذا يجبُ أَنْ نتأكَّدَ مِنْ صحةِ الحديثِ الشريفِ قبلَ العملِ بِهِ؟

2 أُحَدُّ السَّنَدَ والمَّنْنَ في الحديثِ الشريفِ السابقِ.

 الإمام الشَّتْتِجُ مِنْ إجابةِ فاطمة: «نعمْ، إنَّهُ في صحيح الإمام البخاريِّ»؟

| ** |    |   |  |
|----|----|---|--|
| ٥٢ | بس | Į |  |
|    |    | 5 |  |

الَّذينَ نَقلوا الحديثَ الشريفَ عَنْ سيّدِنا محمّدٍ عَلَيْهُ. المَتْنُ: هُـوَ محتوى الحديثِ الشريفِ مِنْ قولِ النَّبِيِّ عَلَيْكَ أَوْ فعلِهِ أَوْ تقريرهِ.

# أُسْتَنيرُ

عُنِيَ العلماءُ المسلمونَ بالأحاديثِ النبويةِ الشريفةِ عنايةً كبيرةً، وبَذلوا جهودًا عظيمةً في دراستِها وتمييز ما هوَ مقبولٌ منها وما هوَ مردودٌ، وقسموها وَفقَ ذلكَ إلى قسمَينِ رئيسَينِ، هُما: الحديثُ المقبولُ، والحديثُ المردودُ.

# الحديثُ المقبولُ

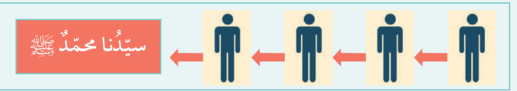
يُطلِقُ العلماءُ على الحديثِ المقبولِ اسمَ الحديثِ الصحيحِ والحديثِ الحَسنِ. ولهذا الحديثِ شروطٌ وأحكامٌ ومصادرُ. 1. شروطُهُ: يجبُ أنْ تتوافرَ في هذا الحديثِ عدةُ شروطٍ حتّى يُعَدَّ حديثًا صحيحًا. وهذهِ أهمُّ الشروطِ:

أ . اتصالُ السَّنَدِ: أَيْ أَنْ يكونَ كلُّ راوٍ سمعَ الحديثَ مِنْ شيخِهِ الذي رَوى عنهُ مباشرةً إلى أَنْ ينتهي السَّنَدُ إلى سيّدِنا رسولِ اللهِ ﷺ. فإذا تبيَّنَ أَنَّ أحدَ الرُّواةِ لَمْ يَرْوِ عَمِّنْ قبلَهُ مباشرةً، فلا يكونُ السَّنَدُ متصلًا.

ومثالُهُ قولُ الإمامِ البخاريِّ ﴿ حَدَّثَنا أبو الوليدِ، قالَ: حَدِّثَنا شُعبةُ، قالَ: أخبرَني عبدُ اللهِ بنُ جبرٍ، قالَ: سمعْتُ أنسًا ﴿ عَن النّبيِّ عَلَيْهِ.



# أَتَأَمَّلُ الرسمَ التوضيحيَّ الآتي، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:



- 1 أَسْتَنْتِجُ مِنَ الرسمِ التوضيحيِّ شرطًا مِنْ شروطِ الحديثِ الصحيحِ.
- 2 ماذا يُطْلَقُ على الشخصِ الّذي يروي عَنِ النّبيِّ عَلَيْهُ مباشرةً في الحديثِ الصحيحِ؟

ب. العدالةُ: يُقصَدُ بالعدالةِ أَنْ يتصف الراوي بالصدقِ والأمانةِ.

ج. الضبطُ: هوَ أَنْ يرويَ الراوي الحديثَ الشريفَ كَم اسمعَهُ دونَ زيادةٍ أَوْ نقصانِ.

فإذا ثبتَ أَنَّ أحدَ الرُّواةِ ليسَ عدلًا أَوْ لا يضبطُ روايتَهُ، فإنَّ روايتَهُ تنزلُ عَنْ مرتبة الحديثِ الصحيحِ. ومِنَ الأمثلةِ على الحديثِ الصحيحِ قولُ الإمامِ البخاريِّ ﴿ حدَّنَنا عبدُ اللهِ بنُ يوسفَ، قالَ: أخبرنا مالكُ، عَنْ نافع، عَنْ عبدِ اللهِ بنِ عمرَ ﴿ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ قالَ: «صلاةُ الجَاعةِ تَفضُلُ صلاةَ الفَلِّ مِسْبع وعشرينَ درجةً » [رواهُ البخاريُّ] (الفَذِّ: المنفردِ). فجميعُ رواةِ هذا السَّنَدِ عُدولٌ ضابطونَ.

# أُعَبِّرُ بكلماتي الخاصةِ عَنْ مفهومِ الحديثِ الصحيحِ.

# 2 . حُكمُهُ: يجِبُ العملُ بالحديثِ الصحيحِ، وقَبولُ ما جاء به؛ لأنَّهُ جمعَ شروطَ الحديثِ المقبولِ.

3. مصادرُ أَن جُمِعَتِ الأحاديثُ الصحيحةُ في كثير مِنْ مصادرِ السّنّةِ النبويةِ، لكنْ لا يوجدُ مِنْ هذهِ المصادرِ كتابٌ كلُّ أحاديثِهِ مقبولةٌ إلّا «صحيحُ البخاريِّ» وَ«صحيحُ مسلم»، وتوجدُ مصادرُ أُخرى جمعَتِ الأحاديثَ الصحيحة، وليسَ كلُّ ما فيها مقبولًا، مثلَ: «الموطَّأُ للإمامِ مالكِ»، وَ«سُنَنُ أبي داودَ».

# أَتَعَلَّمُ

- 1. تُستخدَمُ عباراتُ للدِّلالةِ على الحديثِ الصحيح، منها:
- أ . متّفَقُّ عليه: تعني أنَّ الإمامَ البخاريَّ هِ وَالإمامَ مسلًا هِ رَوَياهُ فِي صحيحَيْهِا. ب. حديثُ صحيحُ: تعني أنَّ الحديثَ جمعَ شروطَ الصحةِ.
- 2. يُعَدُّ الحديثُ الحَسَنُ مِنَ الأحاديثِ المقبولةِ، وهوَ ما كانَ أحدُ رُواتِهِ أقلَّ ضبطًا مِنْ رُواةِ الحديثِ الصحيحِ.

#### الحديثُ المردودُ

يُطلِقُ العلماءُ على الحديثِ المردودِ اسمَ الحديثِ الضعيفِ. ولهذا الحديثِ حالاتٌ وأحكامٌ.

- مالاتُهُ: ينزلُ الحديثُ إلى مرتبةِ الضعيفِ إذا فقدَ شرطًا مِنْ شروطِ الحديثِ المقبولِ. ولَهُ عدّةُ حالاتٍ، مِنْها:
   أَنْ يكونَ سَنَدُهُ غيرَ متصلٍ. ومثالُهُ قولُ الراوي: «عَنْ مالِكِ بنِ أنس هُ عَنْ عبدِ اللهِ بنِ عمر هُ»، فهذا السّنَدُ ليسَ متصلًا؛ لأنَّ عبدَ اللهِ هُ تُوُفِّيَ قبلَ ولادةِ مالكٍ هُ بعشرينَ سنةً؛ لذا يُعَدُّ هذا السَّنَدُ ضعيفًا؛ لأنَّ إسنادَهُ ليسَ متصلًا.
  - ب. أَنْ يكونَ في سندِهِ راو لا يضبطُ حديثَهُ. ج. أَنْ يكونَ في سندِهِ راو ليسَ عَدلًا.

#### 2. حُكمُهُ:

الحديثُ الضعيفُ حديثٌ مردودٌ، لا يُقبَلُ في الأحكامِ الشرعيةِ؛ لأنَّهُ فقدَ شرطًا مِنْ شروطِ الحديثِ المقبولِ، وقدْ يُعمَلُ بِهِ في فضائلِ الأعمالِ إِنْ لَمْ يَكُنْ شديدَ الضَّعفِ.

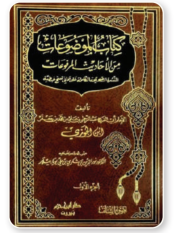
# أُبْدي رَأْيي

أُبْدي رَأْيي في خطورة نشر الأحاديثِ الضعيفة بينَ الناسِ.

#### أُسْتَزيدُ

الأحاديثُ الموضوعةُ: هي ما نُسِبَ كَذِبًا إلى سيّدِنا رسولِ اللهِ عَيَالِيَّ. ولا يجوزُ روايةُ هذه الأحاديثِ بوصفِها مِنْ كلامِهِ عَلَيْكُمْ.

وقدْ أَثبتَ العلماءُ أَنَّها لَمْ تصدرْ عَن النّبيِّ عَيْكِيٍّ، وجَمعوها في كتب خاصة، مثل كتابِ (الموضوعاتُ) لابنِ الجوزيِّ؛ لبيانِ أنَّها مكذوبةٌ على النَّبيِّ عَلَيْهُ، وتحذيرِ الناس مِنْها.





أَتَعَرَّفُ مزيدًا عَنْ كتابِ (الموضوعاتُ)، عَنْ طريقِ الرمزِ المجاورِ (QR Code).

# مَعَ التَّاريخ

اعتَنى علماءُ الحديثِ بالتأريخ؛ لِما لَهُ مِنْ أهميةٍ كُبرى في التمييزِ بَيْنَ الحديثِ المقبولِ والحديثِ المردودِ، وذلكَ عَنْ طريقِ تتبّع مولدِ كُلِّ راوٍ ووفاتِهِ، والبلدانِ التي أقامَ فيها، ممّا يُعينُ على التأكدِ مِنِ اتصالِ الأسانيدِ، وإمكانيةِ اللقاءِ بَيْنَ الرواةِ وصدقِهمْ.

# أُنظِّمُ تَعَلَّمِي الْطَّمُ الْعَلَّمِي

| الشريفِ | الحديثِ | أقسام |
|---------|---------|-------|
|         |         |       |

| الحديث المقبول |    |
|----------------|----|
| ىروطُهُ:       | ىئ |
| وي<br>فُكمُهُ: | 9  |
|                |    |
| صادرُهُ:       | م  |
|                | _  |

| الحديثُ المردودُ   |          |
|--------------------|----------|
| الأتَّهُ:          | ح        |
| ک <sup>و</sup> هٔ: | و ,<br>ح |

# أَسْمو بِقِيَمي

| السنةِ النبويةِ. | الحفاظِ على                             | ، الشريفِ في | علماءِ الحديثِ | "<br>لَّرُ جهودَ ع | 1 أُقَ |
|------------------|-----------------------------------------|--------------|----------------|--------------------|--------|
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |              |                |                    | 2      |

#### اً خُتَبرُ مَعْلوماتي ﴿ اللَّهِ اللَّ



- 1 أُعَرِّفُ كلَّا مِنَ: الحديثِ الصحيح، والحديثِ الحَسَنِ، والحديثِ الضعيفِ.
  - أقارِنُ بَيْنَ الحديثِ الصحيح والحديثِ الحَسنِ مِنْ حيثُ الضبطُ.
    - أَعَدُ شرطين مِنْ شروطِ الحديثِ المقبولِ.
      - 4 أُعَلِّلُ كلَّا مِمَّا يَأْتِي:
- أ . لا يُعَدُّ قولُ الراوي: «عَنْ مالكِ بنِ أنسِ ﴿ عَنْ عبدِ اللهِ بنِ عمرَ ﴿ اللهِ اللهِ عَنْ عبدِ اللهِ عبنِ
  - ب. جمعَ العلماءُ الأحاديثَ الموضوعةَ في كتب خاصّةٍ.
    - 5 أَذْكُرُ حالتَين يكونُ فيهما الحديثُ ضعيفًا.
- 6 أَضَعُ إشارةَ (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - ) يختلفُ حكمُ الحديثِ الصحيح عَنْ حكم الحديثِ الحَسَنِ. أ . (
  - ) الحديثُ الضعيفُ مردودٌ في العقيدةِ، ومقبولٌ في الأحكام الفقهيةِ. ب. (
    - ) صَحيحا البخاريِّ وَمسلم مِنْ مصادر الحديثِ المقبولِ. جـ. (
      - ) العدالةُ متعلّقةُ بحفظِ الراوي. د . (

#### أُقَيِّمُ تَعَلَّمي



| (      | رجةُ التَّحقُّقِ            | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                    |
|--------|-----------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ | رجةُ التَّحقُّقِ<br>متوسطةُ | عاليةٌ |                                                                         |
|        |                             |        | أُبِيِّنُ المقصودَ بالحديثِ الصحيحِ والحديثِ الحَسَنِ والحديثِ الضعيفِ. |
|        |                             |        | أُقارِنُ بَيْنَ حُكمِ الحديثِ الصحيحِ وحُكمِ الحديثِ الضعيفِ.           |
|        |                             |        | أُحَدِّدُ مصادرَ الأحاديثِ بحسَبِ تصنيفِها.                             |
|        |                             |        | أُعَدِّدُ حالاتِ الحديثِ الضعيفِ.                                       |
|        |                             |        | أَتَجَنَّبُ نشرَ الأحاديثِ الضعيفةِ.                                    |

# التلاوةُ والتحويدُ: نَفِحُيمُ الألف المُدّيّة وترقيقُها 🔍 (3)

# الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ

الألفُ المدّيّةُ أحدُ حروفِ المدِّ الطبيعيّ، وهي تُفخَّمُ إذا سُبقَتْ بحرفٍ مفخَّم، وتُرقَّقُ إذا سُبقَتْ بحرفٍ مرقَّق.



الألفُ المدّيّةُ.

# اَتَهَيَّا وَأَسْتَكْشَفُ ﴿ كُلُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أَتَأَمِّلُ الكلماتِ الآتيةَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يَليها:

﴿ حَالَ ﴾ ، ﴿ ٱلْمَاآءُ ﴾ ، ﴿ فَأَصْبَحُولْ ﴾ ، ﴿ ٱلْخَلِيرِينَ ﴾ ، ﴿ يَأْذُنَ ﴾ .

- أُصنّفُ الكلماتِ السابقةَ حسَبَ الجدولِ الآتي:

| 7 | /- · | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|---|------|-----------------------------------------|
|   |      | كلماتٌ تحتوي على ألفٍ مدّيّةٍ           |
|   |      | كلماتٌ لا تحتوي على ألفٍ مدّيّةٍ        |

الألفُ المدّيّةُ: هي الألفُ الساكنية وما قبلها مفتروح، وهي التي تخــرجُ مِنَ الجوفِ، أمّا الهمزةُ فمخرجُها أقصى الحلقِ.

# أُسْتَنيرُ

يطرأً على حرفِ الألفِ التفخيمُ أَوِ الترقيقُ حسَبَ الحرفِ الذي يسبقُهُ.

#### تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ أوَّلًا

أَقْرَأُ كلماتِ المجموعتَين الآتيتَين، ثُمَّ أُلاحِظُ نطقَ الألفِ المدّيّةِ فيها: أ . ﴿مَرْضَاتِ ﴾ ﴿ أَصَابَهُمْ ﴾ ، ﴿ أَخَافُ ﴾ ، ﴿ الظَّالِمِينَ ﴾ ، ﴿ قَآبِمَةُ ﴾ ، ﴿ ابْتِغَ آءَ ﴾ . . ﴿ وَٱلتَّمَرَتِ ﴾ ، ﴿ مِّدْرَارًا ﴾ ، ﴿ وَرَآء ﴾ . الْأَلْفُ المُفخَّمةُ

يصاحبُ تفخيمَ الألفِ المدّيّةِ تقعُّرٌ في وسَطِ اللسانِ، وتضيُّقٌ في الحلْقِ. أُلاحِظُ أَنَّ الألفَ المديّة باللونِ الأحمرِ في كلماتِ المجموعةِ الأولى سُبِقَتْ بحروفِ التفخيمِ باللونِ الأزرقِ: ﴿مَرْضَاتِ﴾، ﴿أَصَابَهُمْ﴾، ﴿أَخَافُ﴾، ﴿الظَّالِمِينَ﴾، ﴿وَقَابِمَةُ ﴾، ﴿أَبْتِغَاءً﴾؛ لِذا نُطِقَتْ مفخّمةً.

وَأُلاحِظُ أَنَّ الأَلفَ المديّةَ باللونِ الأَحْرِ في كلماتِ المجموعةِ الثانيةِ سُبِقَتْ بِراءِ مفتوحةٍ مفخّمةٍ وملونةٍ باللونِ الأزرقِ: ﴿ وَٱلشَّمَرَتِ ﴾، ﴿ مِدْرَارًا ﴾، ﴿ وَرَآء ﴾؛ لِذا نُطِقَتْ مفخّمةً، وهي تكونُ مفتوحةً أوْ مضمومةً.

# اً أَسْتَنْتِجُ أَنَّ:

#### الألفَ المدّيّةَ تُفخَّمُ في حالتَين، هُما:

1. إذا جاءَتْ بعدَ أحدِ حروفِ التفخيمِ (الاستعلاءِ)، وهيَ: خ، ص، ض، غ، ط، ق، ظ.

2. إذا جاءَتْ بعدَ الراءِ المفخَّمةِ.

# ترقيقُ الألفِ المدّيّةِ

أَقْرَأُ كلماتِ المجموعتَينِ الآتيتَينِ، ثُمَّ أُلاحِظُ نطقَ الألفِ المديّةِ فيها:

﴿جَنَّاتٍ﴾، ﴿جَآءَ﴾، ﴿عَادِ﴾، ﴿يَنُوحُ﴾، ﴿يَسْتَوِيَانِه، ﴿ٱلْأَنْهَارُ﴾.

أُلاحِطُ أَنَّ الألفَ المديّة في الكلماتِ: ﴿جَنَّتٍ ﴾، ﴿جَاءَ ﴾، ﴿عَادِ ﴾، ﴿يَنُوحُ ﴾، ﴿يَنُومُ أَلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ



# ﴾ أَسْتَنْتِجُ أَنَّ:

الألفَ المدّيّة تُرقّقُ إذا سُبِقَتْ بحرفٍ مرقّقٍ، مثلَ: ﴿ كَالْجِبَالِ ﴾، و﴿ تَعَلَّمُهَا ﴾.



# أَقْرَأُ الْكلماتِ القرآنيةَ الآتيةَ، ثُمَّ أُمِّيِّزُ الألفَ المدّيّة المفخّمةَ مِنَ الألفِ المدّيّةِ المرقّقةِ، حسَبَ الجدولِ الآتي:

| السببُ | حُكمُ الألفِ | الكلمةُ        | الرقمُ |
|--------|--------------|----------------|--------|
|        |              | ﴿كَانُواْ﴾     | 1      |
|        |              | ﴿تُخَطِبْنِي﴾  | 2      |
|        |              | ﴿جَآءَ﴾        | 3      |
|        |              | ﴿ٱلسَّمَاءِ﴾   | 4      |
|        |              | ﴿ءَالِهَتِنَا﴾ | 5      |



#### أَلْفظُ جَيِّدًا

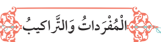












ٱلْمَلَأُ: السّادةُ.

أَرَادَلُنَا: ضُعَفاؤُنا.

بَادِيَ ٱلرَّأْيِ: ضِعافَ الرَّأْي.

بَيِّنَةٍ: أمر واضح.

فَعُمِّيتُ: فأُخْفِيَتْ.

أَنَّانِهُ كُمُوهَا: أَنُجْبِرُكُمْ عَلَيها.

تَزُدَرِيّ: تحتقرُ.

يُغْوِيَكُمْ: يُضِلَّكُمْ.

إِجْرَامِي: ذَنْبِي.

# أَتْلو وَأُطَبِّقُ

#### \_\_\_\_\_اللّه ِٱلدَّحْمَازِ ٱلرَّحِي

🦓 سورَةُ هودٍ (٢٥-٣٥)

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِيرٌ ۞ أَن لَا تَعَبُدُ وَاْ إِلَّا ٱللَّهَ ۚ إِنِّي ٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ أَلِيمِ ۞ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَمَا ذَرَ لِكَ إِلَّا بَشَرَا مِّنْ لَنَا وَمَا ذَرِ لِكَ أَتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِي ٱلرَّأْيِ وَمَانَرَيْ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْل بَلْ نَظْنُكُمْ كَذِبِين ١٠٠٠ قَالَ يَلْقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَّبِّي وَءَاتَننِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ عَعُمِّيتُ عَلَيْكُمْ أَنُكْرِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَاكُرِهُونَ ﴿ وَيَقَوْمِ لَاۤ أَسۡعَلُكُمْ مَلَيْهِ مَالَّا إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ا إِنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَلَكِخْتَ أَرَكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ﴿ وَيَقَوْمِ مَن يَنصُرُ فِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَدتُّهُمُّ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَايِثُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزُدَرِي أَعْيُنُكُمْ لَن يُؤْتِيَهُمُ ٱللَّهُ خَيْرً اللَّهُ أَعْلَمْ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ قَالُواْ يَنُوحُ قَدْ جَلَالْتَنَا فَأ كُثَرْتَ جِدَلْنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ ٱللَّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَلَا يَنَفَعُكُمْ نُصْحِى ٓ إِنِّ أَرَد تُ أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُويِكُمْ هُوَرَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللَّهُ مُرْ وَالْيَهِ تُرْجَعُونَ اللَّهُ مُر رِيقُولُونَ اُفْتَرَكَّهُ قُلْ إِنِ اَفْتَرَيْتُهُ وَفَعَلَىّ إِ**جْرَامِي** وَأَنَا ْبَرِيٓءُ مِّمَا تَجُرْمُونَ ۞

#### أَتْلُو وَأُقَيِّمُ

بالتعاونِ مَعَ أفرادِ مجموعَتي، أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (٢٥-٣٥) مِنْ سورةِ هودٍ، وَأُطِّبِّقُ أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ، وَأَطْلُبُ إلى أحدِ أفرادِ المجموعة تقييمَ تِلاوتي ومَدى التزامِي أحكامَ التفخيم والترقيقِ، ثُمَّ أُدَوِّنُ عددَ الأخطاءِ، ونتَعاوَنُ على تصويبها.

عددُ الأخطاء:

# أَسْتَزيدُ

تُفَخَّمُ الرّاءُ وتُرَقَّقُ حسَبَ حركتِها، فَإِنْ كانَتْ مفتوحةً، نحوَ: ﴿ رَبِّ ﴾، أَوْ مضمومةً، نحوَ: ﴿ رُنِقَنَا ﴾، فإنَّها تُفَخَّمُ، أمّا إذا جاءَتْ مكسورةً، نحوَ: ﴿ فَرِيضَةَ ﴾، فإنَّها تُرَقَّقُ. وبناءً على ذلك، تُفَخَّمُ الألفُ المدّيّةُ المسبوقةُ براءٍ وتُرَقَّقُ حسَبَ حالةِ الرّاءِ، نحوَ: ﴿ طَهِرًا ﴾، فقَدْ فُخِّمَتِ الألفُ المدّيّةُ فيها؛ لأنَّ حرفَ الرّاءِ مفتوحُ.

| أُنظِّمُ تَعَلُّمي | <b>1</b> |
|--------------------|----------|
|                    |          |

| تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ وترقيقُها          |   |
|--------------------------------------------|---|
| حالَتا تفخيمِ الألفِ المدّيّةِ<br>مثالُهُ: |   |
| <br>مثالُهُ:                               | 1 |
| <br>مثالُهُ:                               | 2 |
|                                            |   |
| حالةُ ترقيقِ الألفِ المدّيّةِ              |   |
| <br>مثالُهُ:                               | 1 |

| - • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |   |
|-----------------------------------------|---|
| اسمو بِعِيمي                            | ر |

| <ul> <li>أُحْرِصُ عَلى التزامِ أحكامِ تفخيمِ الألفِ المدّيّةِ وترقيقِها أثناءَ تلاوتِيَ القرآنَ الكريمَ.</li> </ul> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                     |
|                                                                                                                     |

# أَخْتَبِرُ مَعْلوماتي ﴿ ﴾

- 1 أُبيِّنُ المقصودَ بالألفِ المدّيّةِ.
- أَذْكُرُ حالتَيْ تفخيم الألفِ المدّيةِ.
- (3) أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآيةِ الكريمَةِ الآتيةِ مثالًا على كلِّ حالةٍ مِنْ حالاتِ تفخيم الألفِ المدَّيّةِ وترقيقِها، وَأُبِيِّنُ سببَ ذَلَكَ: قالَ تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَأَخَاهُمْ صَلِحَا قَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُم مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُم هُواَلْشَاكُم مِّنَ الْأَرْضِ سببَ ذَلَكَ: قالَ تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَأَخَاهُمُ صَلِحًا قَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُ وَاللَّهُ مَالَكُم مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُم وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَ الْأَرْضِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلْكَهُ إِلَى اللَّهُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ إِلَاهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل
  - أُحَدِّدُ الخطأ في كلِّ عبارةٍ مِنَ العباراتِ الآتيةَ، ثمَّ أُصَحِّحُهُ:
  - أ . تُرقَّقُ الألفُ المدّيّةُ إذا سُبقَتْ بأيِّ حرفٍ مِنَ الحروفِ الآتيةِ: خ، ص، ض، غ، ط، ق، ظ.
    - ب. تُفَخَّمُ الألفُ المدِّيّةُ إذا جَاءَ بعدَها حرفٌ مكسورٌ.
      - ج. حُكمُ الألفِ المدّيّةِ في كلمةِ ﴿طَالُوتُ ﴾ الترقيقُ.
    - د . حُكمُ الألفِ المدّيّةِ في كلمةِ ﴿ وَٱلثَّمَرَتِ ﴾ الترقيقُ؛ لأنَّها سُبِقَتْ بِراءٍ مفتوحةٍ .

# أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



|        | رجةُ التَّحقُّقِ | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                                                            |
|--------|------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ | متوسطة           | عاليةٌ | المناس |
|        |                  |        | أُبِيِّنُ حالاتِ تفخيمِ الألفِ المدّيّةِ وترقيقِها.                                                             |
|        |                  |        | أُبِيِّنُ معانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ (٢٥-٣٥)                                      |
|        |                  |        | مِنْ سورةِ هودٍ.                                                                                                |
|        |                  |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (٢٥-٣٥) مِنْ سورةِ هودٍ تلاوةً سليمةً.                                                 |
|        |                  |        | أُطَبِّقُ أحكامَ تفخيمِ الألفِ المدّيّةِ وترقيقِها أثناءَ تلاوتِيَ الآياتِ الكريمةَ.                            |

#### التِّلاوَةُ الْبَيْتِيَّةُ



- باستخدامِ الرمزِ المجاورِ (QR Code)، وَأَرْجِعُ إلى المصحفِ الشريفِ، وَأَسْتَمِعُ للآياتِ الكريمةِ عَلَيْ الم (٦٢ - ٨٩) مِنْ سورةِ يونسَ، ثُمَّ أَتْلوها تلاوةً سليمةً، وَأُراعي تطبيقَ أحكامِ التلاوةِ والتجويدِ.
  - أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ مثالَين على تفخيم الألفِ المدّيّةِ، ومثالَين آخُرين على ترقيقِها:

| تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ بعدَ حرفِ الرّاءِ | ترقيقُ الألفِ المديةِ بعدَ حرفٍ مرقَّقٍ | تفخيمُ الألفِ المدّيّةِ بعدَ حرفِ استعلاءٍ |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
|                                           |                                         |                                            |





# المسجدُ الحرامُ





#### الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ 🗸

يَحظى المسجـدُ الحـرامُ بأفضليةٍ وقُدسيّةٍ عاليةٍ كبيرةٍ، وقَدِ استمرَّ المسلمونَ برعايتهِ والاهتمام بِهِ منذُ فجرِ الإسلام إلى وقتِنا الحاضرِ.



# اُتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشَفُ ﴿ كُي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أَتَدَبَّرُ الحديثَ الشريفَ الآتي، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:

عَنْ أَبِي ذَرِّ الغَفارِيِّ ، قَالَ: قُلتُ: يا رسولَ الله، أيُّ مَسْجِدٍ وُضِعَ فِي الأَرْضِ أَوَّلُ ؟ قالَ: «المسجدُ الحرامُ»، قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قالَ: «المسجدُ الأقصى»، قُلتُ: كَمْ كانَ بينَهُما؟ قالَ: «أربعونَ سنةً» [رواهُ البخاريُّ ومسلمً].

| وما اسم أوّل مسجدٍ بُنِيَ في الأرضِ؟ | 1 |
|--------------------------------------|---|
|--------------------------------------|---|

| الأرضِ؟ | مُنبَ فِي | مسحد       | ثاني | اسمُ | ما | 2 |
|---------|-----------|------------|------|------|----|---|
|         | ري پ      | <b>*</b> • | 2    | 1,   |    |   |

| 28  |     | - N | 1/2 |
|-----|-----|-----|-----|
| 1   | • 1 |     | 72  |
| ءَة | اصا |     |     |
|     | ۶.  |     |     |

الحرمُ: هُوَ الْمِنْطَقَةُ الَّتِي حَدَّدَها نَبِيُّ الله سَيِّدُنا إِبْراهيمُ اللهِ حَوْلَ الْكُعْبَةِ الْمُشَرَّفَةِ، وَأَعادَ سَيِّدُنا رَسولُ الله عَيْكَةً تَأْكيدَها، وجعلَ لها أحكامًا خاصةً بها، مثل: عدم جوازِ الصيدِ فيها، أَوْ قطع شجرِها.

# أُسْتَنيرُ

المسجدُ الحرامُ أعظمُ مسجدٍ في الإسلام، وهوَ يقعُ في مكةَ المكرمةِ، وتتوسَّطُهُ الكعبةُ المشرفةُ.

# مكانةُ المسجدِ الحرامِ في الإسلامِ

المسجدُ الحرامُ لَهُ مكانةٌ عظيمةٌ في الإسلام. ومِنْ أسبابِ هذهِ المكانةِ:

- أ . وجودُ الكعبةِ المشرّفةِ فيهِ، وهيَ أولُ بيتٍ بُنِيَ لعبادةِ اللهِ تعالى في الأرضِ. قالَ تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٦] .
- ب. المسجدُ الحرامُ قِبلةُ المسلمينَ في صلاتِهِمْ: فلا تصحُّ صلاةُ المسلمِ إلّا بالتوجّهِ نحوَ الكعبةِ المشرّفةِ. قالَ تعالى: ﴿فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ١٤٤].
- ج. جعلَهُ اللهُ تعالى مقصِدَ المسلمينَ لأداءِ مناسِكِ الحجِّ والعُمرة؛ ففيهِ الطوافُ بالكعبةِ المشرِّفةِ، والسعيُ بينَ الصفا والمَروةِ، وهُما مِنْ أعمالِ الحجِّ والعُمرةِ. قالَ تعالى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِلّهُ عَلَى اللّهَ عَنْ أَلْمَالِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].
- د . مضاعفةُ أجرِ الصلاةِ فيهِ. قالَ رسول اللهِ عَلَيْهِ: «صلاةٌ في مَسجدي هذا أفضلُ مِنْ ألفِ صلاةٍ فيها سِواه، إلّا المسجدَ الحرام، وصلاةٌ في المسجدِ الحرامِ أفضلُ مِنْ مائةِ ألفِ صلاةٍ فيها سِواهُ» [رواهُ أحدً].

# معالمُ المسجدِ الحرامِ

توجدُ في المسجدِ الحرام عِدّةُ مَعالمَ مهمّةٍ، مِنْها:

- أ . الكعبةُ المشرفةُ: هيَ أبرزُ مَعالمِ المسجدِ الحرامِ، وقدْ جاءَ ذِكرُها باسمِ (الكعبةِ) صريحًا في القرآنِ الكريمِ. قالَ تعالى: ﴿جَعَلَ اللّهَ الْحَعِبةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيكَمَا لِلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٩٧]. وقدْ بَناها سيّدُنا إبراهيمُ هُ، وأعانَهُ على ذلكَ ابنُهُ سيّدُنا إسماعيلُ هُ. وجعلَ اللهُ تعالى الطواف بها سبعة أشواطٍ رُكْنًا مِنْ أركانِ الحجِّ والعُمرةِ.
- ب. الحجرُ الأسودُ: يقعُ في رُكْنِ الكعبةِ الجنوبيِّ الشرقيِّ (رُكْنِ: زاويةِ). ومِنْ عاذاتِهِ، يبدأُ الحاجُّ والمعتمرُ الطوافَ. وقَدْ بَيَّنَ لَنا سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيَّا أَنَّهُ مِنْ حجارةِ الجَنَّةِ، وَيُسَنُّ لِمَنْ يطوفُ حولَ الكعبةِ أَنْ يقبِّلهُ إنِ استطاعَ مِنْ غير أنْ يدافعَ الناسَ ويزاحَمهُم، وإلّا فإنَّهُ يكتفى بالإشارةِ إليهِ بيَدِهِ.
- ج. بئرُ زمزمَ: ماءُ زمزمَ هوَ خيرُ ماءٍ على وجهِ الأرضِ، وفيهِ النفعُ والشفاءُ. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ عَنْ فضلِهِ: "إنَّها مباركةٌ، إنَّها طعامُ طُعم، وشفاءٌ مِنْ السُّقمِ" [رواهُ الطبَرانيُّ السُّقمِ: المرضِ). ويُسَنُّ للحاجِّ أو المعتمرِ الشربُ منهُ بعدَ الانتهاءِ مِنْ الطوافِ بالكعبةِ المشرفةِ.







د . مَقَامُ إبراهيمَ: هوَ الحَجرُ الّذي وقفَ عليهِ سيّدُنا إبراهيمُ عندَ بنائِهِ الكعبة، فأثّرتْ قدماهُ في ذلكَ الحجرِ لطراوتِه، وما يزالُ أثرُهُ باقيًا إلى يومِنا هذا. ويُسَنُّ للحاجِّ أو المعتمرِ صلاةُ ركعتَينِ خلفَ المقامِ بعدَ الطوافِ؛ لقولِهِ تعالى: ﴿وَاتَّخِذُواْمِن مَقَامٍ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى ﴾ [البقرة: ١٢٥]، ومَنْ لَمُ يتيسَّرُ لَهُ ذلكَ، فَلْيصلِّ في أيِّ مكانٍ مِنَ المسجدِ الحرام.

ه. الصّفا والمَروةُ: هُما جبلانِ صغيرانِ محاذيانِ للكعبةِ المُشرفة، ويُعَدُّ السعيُ بينَهُما مِنْ أركانِ الحجِّ والعُمرةِ الَّتي أمرَ اللهُ تعالى بها. قالَ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَواعُتَمَرفَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِ مَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللّهَ شَاكِرُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٥٨]. ويستذكرُ السّاعي بَيْنَ الصّفا والمَروةِ عزيمةَ السيّدةِ هاجرَ أمِّ سيّدنا إسهاعيلَ هُ وهي تأخذُ بالأسبابِ في البحثِ عَنِ الماءِ؛ لتسقى ولدَها سيّدنا إسهاعيلَ هُ.





باستخدام الرمزِ المجاورِ (QR Code)، أَطَّلِعُ على معالمِ المسجدِ الحرامِ.

أُبَيِّنُ أُبيِّنُ

أعانَ سيّدُنا إسهاعيلُ الله أباهُ سيّدَنا إبراهيمَ الله على بِناءِ الكعبةِ المشرفةِ. أُبَيِّنُ أَثرَ ذلكَ في سُلوكي مَع والِدَيّ.

#### أسْتَزيدُ



- تتعلّقُ بالحرم المكّيِّ الشريفِ جملةُ مِنَ الأحكامِ الشرعيةِ الّتي يجبُ على المسلمِ مراعاتُها والتزامُها. ومِنْ ذلكَ:
   تحريمُ القتالِ، وعدمُ حملِ السلاحِ في الحرمِ. قالَ تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذُقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الحَجُّ: ٢٥]

  (بِإلْحَادِ: بفسادٍ)؛ فمَنْ دخلَ الحرمَ كانَ آمِنًا، تحقيقًا للغايةِ الساميةِ، وهي العبادةُ. قالَ تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنّاسِ وَأَمْنَا ﴾ [البقرة: ١٢٥]، (مَثَابَةً لِلنّاسِ: مرجعًا لَهُمْ بأتونَهُ كلّ عامٍ، ويرجعونُ إليهِ).
- تحريمُ الصّيدِ في الحرم، وعدمُ قطعِ نباتِهِ الّذي لَمْ يزرعْهُ بشرٌ، والتقاطُ اللَّقَطَةِ فيهِ إلّا لَمْنْ أرادَ التعريفَ بِها، أَوْ تَحريمُ الصَّيدِ في الحرم، وعدمُ قطعِ نباتِهِ الّذي لَمْ يزرعْهُ بشرٌ، والتقاطُ اللَّهِ عَلَيْهٌ يومَ فتحِ مكّةَ: «إِنَّ هذا البلدَ حرّمَهُ اللهُ؟ لا تسليمَها للجهاتِ إلى الجهاتِ المُتخصِّصةِ. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهٌ يومَ فتحِ مكّةَ: «إِنَّ هذا البلدَ حرّمَهُ اللهُ؟ لا يُعضَدُ شوكُهُ، ولا يُنقَّرُ صيدُهُ، ولا يُلتقطُ لُقطَتُهُ إلّا مَنْ عَرّفَها» [رواهُ البخاريُّ ومسلمً] (يُعضَدُ: يُقطَعُ)، (يُنقَّرُ: يُخوَّفُ)، (لُقطئةُ: المالُ يوجَدُ ملقًى في الطربةِ ونحوهِ ولا يُعرَفُ لَهُ صاحبٌ).

# أَرْبِطً ۗ فَعَ الْعِلْمِ

يُؤدّي المسجدُ الحرامُ دورًا علميًّا في خدمةِ الدينِ الإسلاميِّ، إِذْ درسَ فيهِ عبرَ التاريخِ علماءُ كبارٌ أَسهَموا في يُؤدّي المسجدُ الحرامُ دورًا علميًّا في خدمة الدينِ الإسلاميّ، إذْ درسَ فيهِ عبرَ التاريخِ علماءُ كبارٌ أَسهَموا في يُؤرّي المعلمِ، مِنْ أبرزِهِمْ: سيّدُنا عبدُ اللهِ بنُ عبّاسٍ ، وتلامذتُهُ مِنَ التابعينَ، مثلَ: مجاهدِ بنِ جبرٍ، وعكرمةَ ...

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | اُنَظِّمُ تَعَلَّمِي ۖ الْنَظِّمُ تَعَلَّمِي                                                                   |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | المسجدُ الحرامُ                                                                                                |
|                                         | 1. مكانةُ المسجدِ الحرامِ في الإسلامِ:                                                                         |
|                                         | ا                                                                                                              |
|                                         | أهمُّ مَعالمِ المسجدِ الحرامِ:                                                                                 |
|                                         | جـ د                                                                                                           |
|                                         |                                                                                                                |
|                                         | أَسْمو بِقِيَمي ﴿ اللَّهُ اللّ |
|                                         | حْرِصُ على زيارَةِ الحرمِ المكّيِّ الشريفِ واستشعارِ قُدسيِّتِهِ.                                              |

# اً خُتَبِرُ مَعْلوماتي

- 1 أُبيِّنُ المقصودَ بكلِّ مِنَ: الصّفا والمَروةِ، والحجر الأسودِ.
  - 2 أَسْتَنْتِجُ دِلالةَ كلِّ مِنَ النصوصِ الشرعيةِ الآتيةِ:
  - أ . قالَ تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا ﴾.
- ب. قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «صلاةٌ في مَسجدي هذا أفضلُ مِنْ ألفِ صلاةٍ فيها سِواهُ، إلّا المسجدَ الحرامَ، وصلاةٌ في المسجدِ الحرام أفضلُ مِنْ مائةِ ألفِ صلاةٍ فيها سِواهُ » [رواهُ أحدً].
- ج. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ عَنِ المسجدِ الحرامِ: «إنَّ هذا البلدَ حرّمَهُ اللهُ؛ لا يُعضَدُ شوكُهُ، ولا يُنفَّرُ صيدُهُ، ولا يُلتقَطُ لُقَطَتُهُ إلّا مَنْ عَرِّفَها» [رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ].
  - آذْكُرُ ثلاثةً من مَعالم المسجدِ الحرام الرئيسةِ.
  - أَمْلُأُ كلَّ فراغ فيها يأتي بِها يناسبُهُ مِنْ كلهاتٍ:
  - أ . حُكمُ تقبيل الحجرِ الأسودِ لَمْ يطوفُ بالكعبةِ المشرفةِ هُوَ ....
- ب. الحجرُ الَّذي وقفَ عليهِ سيّدُنا إبراهيمُ الله عندَ بنائِهِ الكعبةَ، ويُسَنُّ للحاجِّ أوِ المعتمرِ بعدَ الطوافِ بالبيتِ الصلاةُ خلفَهُ ركعتَين، يُسَمّى
- جـ. حكمُ الطوافِ بالكعبةِ المشرفةِ في الحجِّ أَوِ العُمرةِ هُوَ .....
- د . أُبرزُ علماءِ المسجدِ الحرام مِنَ الصحابةِ هُوَ ....

# أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



| نِتاجاتُ التَّعَلَّم                                 | درجةُ التَّحقُّق |         | درجة التَّحا |  |
|------------------------------------------------------|------------------|---------|--------------|--|
|                                                      |                  | متوسطةٌ |              |  |
| أُبيِّنُ المقصودَ بالمسجدِ الحرامِ.                  |                  |         |              |  |
| أُوَضِّحُ مكانةَ المسجدِ الحرامِ في الإسلامِ.        |                  |         |              |  |
| أَذْكُرُ مَعالمَ المسجدِ الحرامِ الرئيسةَ.           |                  |         |              |  |
| أَتَمَتُّلُ القِيَمَ والاتجاهاتِ الواردةَ في الدرسِ. |                  |         |              |  |



# أحكامُ الطعامِ والشرابِ في الإسلامِ





# الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ ﴿

أحلَّ اللهُ تعالى لعبادِهِ الطيّباتِ مِنَ الطعامِ والشرابِ؛ لِما فيهِ منفعتُهُمْ وصلاحُهُمْ، وحرّمَ عليهِمْ ما يضرُّهُمْ مِنَ الخبائثِ.



# اُتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ ۖ أَتَهَيَّا ُ وَأَسْتَكْشِفُ

أَتَأَمَّلُ الموقفَ الآتِيَ، ثُمَّ أُجيبُ عَمَّا يَليهِ:

سافرَ خالدٌ إلى إحدى الدُّولِ الغربيّةِ، وحينَ وصلَ إلى المطارِ دخلَ مَتجرًا ليشتريَ بعضَ الأطعمةِ والأشربةِ ويتناولَها، فوجدَ ماءً، وعصيرَ فواكِهَ، ومشروباتٍ كحوليةً (خ الله محل الله عليه من المشروباتِ كحوليةً (خ الله محل الله عليه عليه المناه المناه عليه عليه المناه المناع المناه المناع المناه المنا

(خمرًا)، وحليبًا بقريًّا، وألواحًا من الشوكولاتة فيها دهنُ خنزير، وغيرَ ذلكَ.

أُصَنِّفُ الأَطعمةَ والأشربةَ السابقةَ إلى ما يَجِلُّ تناولُهُ منها، وما يجرمُ تناولُهُ منها،

الأصلُ في الأطعمةِ والأشربةِ جميعِها الحِلُّ والإباحةُ، إلّا ما وردَ نَصُّ شرعيُّ على حُرمَتِهِ. قالَ تعالى: ﴿يَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ كُلُواْمِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلَاطِيِّبَا﴾ [البقرة: ١٦٨].

# أَسْتَنيرُ أَسْتَنيرُ

الغِذاءُ مِنْ متطلَّباتِ الجسدِ الأساسيةِ الَّتي لا غِنى للإنسانِ عَنْها؛ لأَنَّهُ المصدرُ الأساسيُّ للطاقةِ والنُّموِّ. وقَدْ نظّمَ الإسلامُ أحكامَ الأطعمةِ والأشربةِ.

# أوَّلًا أحكامُ الطعامِ

أحلَّ اللهُ تعالى الطيّباتِ مِنَ الأطعمةِ، وحرّمَ الخبيثَ مِنْها. قالَ تعالى: ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطّيّبَاتِ وَيُحَـرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَلَةِتَ﴾ [الأعراف:١٥٧]. ومِنَ الخبائثِ الّتي حرَّمها الشرعُ:

#### أ . المَيْتَةُ:

هي كلُّ حيوانِ ماتَ مِنْ غيرِ ذكاةٍ شرعية، كالمُنخنِقةِ الَّتي ماتَتْ بالخَنقِ، والمَوْوذةِ الَّتي ماتَتْ بسببِ الضربِ، والمَثُرَدِّيةِ التي ماتَتْ بسببِ الضربِ، والمَثُردِّيةِ التي ماتَتْ بسببِ مُقوطِها، والنّطيحةِ الّتي ماتَتْ بسببِ نَطحِ حيوانٍ أَوْ غيرِهِ، أَوِ التي ماتَتْ بسببِ المرض، أَوِ افترسَتْها السباعُ ، مثل: الأسود، والنمورِ. قالَ تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالنَّمُ وَلَحُوْلَةَ وُ وَالْمُورَةِ وَالْمُنْخِيقَةُ وَالْمُورَةُ وَالْمُورِيقَةُ وَالْمُنْخِيقَةُ وَالْمُورِيقِيقُ وَالْمُنَعِيقِيمُ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيةً ﴾ [المائدة :٣]. ويُستَثني مِنَ المَيْتَةِ مَيْتَةُ السّمكِ والجَرادِ؛ فلا يُشترَطُ لَهُما التذكيةُ. قالَ مَن المَيْتَةِ مَيْتَةُ السّمكِ والجَرادِ؛ فلا يُشترَطُ لَهُما التذكيةُ. قالَ

يُشترَطُ لصحّةِ أكلِ الذبيحةِ أَنْ تُذَكّى ذكاةً شرعيّةً، وهي ذبحُ الخيوانُ الحيوانِ اللّباحِ أكلُهُ. أمّا الحيوانُ غيرُ المقدورِ على إمساكِهِ وذبحِه، كالصّيد، فيباحُ أكلُهُ مِنْ غيرِ تذكيةِ.

رسولُ الله عَيَا الله عَيَا الله عَلَيْ الله عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّه

#### ب. الدَّمُ المسفوحُ:

هوَ الدّمُ الذي يسيلُ مِنَ الحيوانِ نتيجةَ جرحِهِ أَوْ ذبحِهِ. قالَ تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ ﴾ [المائدة :٣]، وقالَ تعالى: ﴿ وُرِّمَتْ عَلَيْكُو ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ اللّذي يَبقى في العُروقِ بعدَ الذّبحِ فلا يشملُهُ التحريمُ؛ لأنَّ التخلّصَ منهُ صعبٌ، ويُستَثنى مِنَ الدّمِ المحرّمِ: الكَبِدُ، والطّحالُ.

#### ج. الخنزيرُ:

يحرُمُ أكلُ لحمِ الخِنزيزِ؛ سواءٌ أكانَ هذا الخِنزيرُ بَرِيًا، أمْ ممّا يربّيهِ الناسُ في المزارعِ، ويحرُمُ أيضًا كلُّ ما ينتجُ منهُ، كالشّحم وغيرهِ. قالَ تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحَوُلُ لِفِيزِيرِ ﴾ [المائدة: ٣].

# د . مَا أُهِلَّ لَغَيرِ اللهِ بِهِ، ومَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ:

يُقصَدُ بِ «مَا أُهِلَّ لغيرِ اللهِ بِهِ» ما ذُبِحَ تقربًا لغيرِ اللهِ تعالى، أَوْ ذُكِرَ غيرُ اسمِ اللهِ تعالى عليهِ عندَ الذّبح؛ لأنَّ الذكاةَ الشرعيةَ عبادةُ للهِ تعالى، ولا تكونُ لغيرهِ. أمّا «ما ذُبِحَ على النُّصُبِ» فهوَ ما كانَ أهلُ الجاهليةِ يفعلونَهُ مِنَ الذّبحِ عندَ الأصنامِ والحجارةِ الّتي كانوا يعبدونَها. قالَ تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُو النِّيرِ وَمَا أَهِلَ النَّي لِنَائِدَة :٣]. لِغَيرُ اللّهَ بِهِ وَالْمُنْخَذِقَةُ وَالْمُوتَةُ وَالْمُرَدِيةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾ [المائدة :٣].

ه. كُلُّ ذي نابٍ مِنَ السِّباعِ، وكُلُّ ذي خِلَبٍ مِنَ الطيورِ: يُقصَدُ بِ «ذي النّابِ مِنَ السِّباعِ» كلُّ حيوانٍ لَهُ أنيابٌ يقطعُ بِها فريستَهُ مِنَ اللحومِ؛ ، مثلَ: الكلبِ، والنّمرِ، والنّمرِ، والذئبِ. أمّا «ذو المخلبِ مِنَ الطيورِ» فكلُّ طائرٍ يصطادُ فريستَهُ، ويُقطّعُها الطيورِ» فكلُّ طائرٍ يصطادُ فريستَهُ، ويُقطّعُها



مِخلبُ طَيرٍ.

نابُ حيوانِ.

بمخالبه، مثلَ: النَّسرِ، والصَّقرِ، والعُقابِ. (النَّابُ: السِّنُّ بينَ القواطعِ والأضراسِ)، (المِحلبُ: ظُفرُ كلِّ سَبعٍ مِنَ الماشي والطائرِ).

#### و . الحُمُرُ الأهليّةُ:

هي الحُمُرُ المستأنسةُ الأليفةُ الّتي تعيشُ بَيْنَ الناسِ. وقَدْ حرّمَ الإسلامُ أكلَ لحومِ الحُمْرِ الأهليّةِ، أمّا الحُمْرُ الوحشيّةُ الّتي تعيشُ في البَراري، فقَدْ أباحَ الإسلامُ أكلَها.



حِمارٌ وحشيٌّ.

حِمارٌ أهليٌّ.

# ثانيًا أحكامُ الشرابِ

الأصلُ في المشروباتِ الحِلُّ إلّا ما حرّمَهُ الشرعُ. وقَدْ حرّمَ الشرعُ الخمر؛ لِما فيهِ مِنْ أخط وأضرار خُلُقِيَّةٍ واجتهاعيةٍ وصحّيّةٍ على الفردِ والمجتمعِ. قالَ تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجُسُمِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠].

وقَدِ اتفقَ العلماءُ على أنَّ عِلَّةَ تحريم الخمرِ هيَ إذهابُ العقلِ، وألحقوا بالخمرِ كلَّ ما يُذهِبَ العقلَ مِنَ المُسْكِراتِ والمخدِّراتِ، كالحَشيشِ، والحبوبِ المخدِّرةِ. وقَدْ نَهى الإسلامُ عَنْ كلِّ مُسْكِرٍ، ومُفَتِّرٍ. (مُفَتِّزٍ ما يورثُ استرخاءً وضَعفًا في البدنِ).

# أَرْجِعُ وَأَبْحَثُ

أَرْجِعُ إِلى شبكةِ الإنترنت، ثمَّ أَبْحَثُ عَنْ أضرارِ الخمرِ والمخدِّراتِ على الفردِ والمجتمعِ، وأُشيرُ إلى المصدرِ الذي استقَيْتُ منْهُ معلوماتي.

# .....

# أَسْتَزيدُ

أمرَ الإسلامُ بالتوسُّطِ والاعتدالِ في الأكلِ والشربِ، ونَهى عَنِ الإسرافِ. قالَ تعالى: ﴿ وَكُولُ وَالْشَرِفُواْ وَلَا شَعْرِفُواْ وَلَا لَهُ وَالْتُهُ وَعَاءً شَرَّا مِنْ بَطنِ، بحسْبِ ابنِ آدمَ أُكُلاتُ لِإِنَّهُ وَلَا يُعْرِفُ اللهِ عَلَيْهُ وَعَاءً شَرَّا مِنْ بَطنٍ، بحسْبِ ابنِ آدمَ أُكُلاتُ لِي الطّعْرِفُوا وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَعُلْثُ لِي المُعامِدِ، وثُلْثُ لشرابِهِ، وثُلثُ لنفَسِهِ الرواهُ الترمذيُّ الطّعامِةِ، وثُلثُ لشرابِهِ، وثُلثُ لنفَسِهِ الرواهُ الترمذيُّ الطّعامِةِ، وثُلثُ الشرابِهِ، وثُلثُ لنفسِهِ النومِ، وداءِ السمنة، وأمراضِ الجهازِ الهضميِّ، واضطراباتٍ في النومِ، وداءِ السمنة، وأمراضِ الجهازِ الهضميِّ، واضطراباتٍ في النومِ، وداءِ السمنة، وأمراضِ الجهازِ الهضميِّ، واضطراباتٍ في النومِ، وداءِ السمنة، وأمراضِ القلب والضغطِ والسكّريِّ.

# أَرْبِطُ ۗ فَعَ الصَّمَّةِ

توجدُ فوائدُ كثيرةٌ لتذكيةِ الحيواناتِ، مِنْها: تصفيةُ أكبرِ كمّيّةٍ مِنَ دَمِ الحيوانِ بعدَ ذبحِهِ؛ فالدّمُ يحملُ إفرازاتِ الجسمِ الضارّةَ، فإذا بقيَ الدّمُ في جسمِ الحيوانِ، وتناولَهُ الإنسانُ، أُصيبَ بأضرارٍ كثيرةٍ، لا سيّما إذا كانَ الحيوانُ مريضًا.

| في الإسلام | كامُ الطعامِ والشرابِ | أحأ |
|------------|-----------------------|-----|
| طعام       | مِنْ أحكامِ الع       |     |
| <br>)      | ب                     |     |
| <br>       | د .                   |     |
| <br>       | و                     |     |
|            | أحكامُ الشراه         |     |
| <i>-</i>   | الحك م السراء         |     |

| أُسْمو بِقِيَمي |  |
|-----------------|--|
|                 |  |

| 1 أَحْرِصُ على تناولِ الحلالِ مِنَ الأطعمةِ والأشربةِ. |
|--------------------------------------------------------|
| 2                                                      |
| 3                                                      |

# إَنَّ اللَّهُ اللَّه

- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ كلِّ مِنَ: المَيْتَةِ، والذَّكاةِ الشرعيةِ، وما أُهِلَّ لغيرِ اللهِ بِهِ، وما ذُبِحَ على النُّصُبِ.
- أَسْتَخْرِجُ المحرَّماتِ الواردةَ في قولِهِ تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُو ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ وَلَخُمُ ٱلْخِندِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّه بِهِ عَ وَٱلْمُنْخَذِقَةُ
   وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُهُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ ﴾.
- 3 أُوَضِّحُ أحكامَ كلِّ مِنَ: الدّمِ المسفوحِ، والدّمِ الّذي يَبقى في العُروقِ بعدَ الذبحِ، والدّمِ في الكَبِدِ والطّحالِ.
  - أَذْكُرُ مثالَينِ على كلِّ مِنْ: ذي نابٍ مِنَ السِّباع، وذي مِخلَبِ مِنَ الطيورِ.
  - 5 أُقارِنُ بينَ الحُمُرِ الأهليّةِ والحُمُرِ الوحشيّةِ منْ حيثُ حُكْمُ أكل لحومِها.
    - 6 أُبيِّنُ حِكْمَةَ كلِّ ممَّا يأتي:
      - أ. تحريمُ الخمرِ.
    - ب. توجيهُ الإسلام الإنسانَ إلى الاعتدالِ في تناولِ الطعام والشرابِ.
  - أضعُ إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (X) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:
    - أ . ( ) الأصلُ في جميع الأطعمةِ والأشربةِ الحُرمةُ إلَّا ما أباحَهُ الشرعُ.
      - ب. ( ) تجب تذكيةُ الصيدِ وإنْ كانَ غيرَ مقدورٍ عليهِ.
        - ج. ( ) يُستَثنى السمكُ مِنَ المَيْتَةِ المحرَّمةِ.
          - د . ( ) تقتصر حُرمةُ الخِنزير على لحمِهِ.
        - هـ. ( ) تُلحَقُ المخدِّراتُ بحُكم تحريم الخمرِ.
      - و . ( ) يُباحُ أكلُ الخِنزيرِ البريِّي، أمّا ما يربّيهِ الناسُ فلا يَحِلُّ أكلُهُ.

# أُقَيِّمُ تَعَلَّمي



| درجةُ التَّحقُّقِ |        | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                                                            |  |
|-------------------|--------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| قليلةٌ            | متوسطة | عاليةٌ | مِنْ النَّامِ النَّام |  |
|                   |        |        | أُوَضِّحُ أحكامَ الطعامِ والشرابِ في الإسلامِ.                                                                  |  |
|                   |        |        | أُحْرِصُ عَلَى تناولِ الأطعمةِ والأشربةِ الحلالِ.                                                               |  |

# دروسُ الوحدةِ الرابعةِ

- 1 الحديثُ الشريفُ: علاماتُ المنافقِ
  - 2 العُمرةُ
- التلاوةُ والتجويدُ: تطبيقاتُ على أحكامِ التفخيمِ والترقيقِ
  - 4 موقف الإسلام مِنَ العنفِ المجتمعيّ
  - 5 مِنْ أعلامِ الصحابةِ على ثَرى الأردنِّ

# الوَحدةُ الرابعةُ

# قالَ تعالى:

﴿ وَأَحْسِنُو ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾

[البقرة:١٩٥]









# الْفِكْرَةُ الرَّئيسَةُ 🗸 🏠

توجدُ صفاتُ إذا توافرَتْ كلُّها أَوْ بعضُها في شخصٍ عُدَّ مِنَ المنافقينَ، وهيَ: الكذبُ، وإخلافُ الوعدِ، وخيانةُ الأمانةِ.



# أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

أَقْرَأُ الموقفَ الآتي مِنَ السيرةِ النبويةِ، ثُمَّ أُجيبُ عمَّا يليهِ:

تخلّف المنافقونَ عَنِ المشاركةِ في غزوةِ تبوكَ، واعتذروا إلى النّبيّ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَنْ ذلكَ بأعذارٍ كاذبةٍ، فقبِلَ عَلَيْ اعتذارهُم، ولم يعاقبُهُم، إلّا أنّه أمر بمقاطعةِ ثلاثةٍ مِنَ المؤمنينَ اعترفوا بخطئِهِم في التخلُّفِ عَنْ غزوةِ تبوكَ، وقالَ إنّهُ لا عُذرَ لَهُمْ في ذلكَ. وبعدَ خمسينَ يومًا، عَفا اللهُ تعالى عنهُم، وقبلَ توبتَهُم.

# إضاءَةٌ

النفاقُ: هو إظهارُ الشخصِ خلافَ ما يُبطِنُ.

1 أَسْتَنْتِجُ الفرقَ بَيْنَ المنافقينَ والرجالِ الثلاثةِ المؤمنينَ.

أُفَسِّرُ سببَ قَبولِ النَّبِيِّ عَيَالِيً اعتذارَ المنافقينَ، ومعاقبةِ الثلاثةِ الذينَ أقروا بخطئِهِمْ.



# أَفْهَمُ وَأَحْفَظُ

الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

آية: علامة، وصِفةً.



عَنْ أَبِي هريرةَ ﴿ مَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «آيَةُ المنافقِ ثلاثٌ: إذا حدّثَ كذب، وإذا وعدَ أخلف، وإذا اؤتُمنَ خانَ » [رواهُ البخاريُّ ومسلمً].

# أَسْتَنيرُ

حرصَ الإسلامُ على تطهيرِ نَفْسِ المسلمِ والارتقاءِ بسلوكِهِ وأخلاقِه؛ لِذا دعاهُ إلى تجنّبِ الصفاتِ السيّئةِ التي يتّصفُ بِها المنافقونَ. وقدْ ذكرَ الحديثُ الشريفُ ثلاثًا منها، هيَ: الكَذَبُ في الحديثِ، وإخلافُ الوعدِ، وخيانةُ الأمانة.

# أوَّلًا الكَذبُ في الحديثِ

الكَذَبُ خُلُقُ مذمومٌ حرّمَهُ اللهُ تعالى، وحذّرَ منهُ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيْكَةِ، وكانَ يبغضُهُ بُغضًا شديدًا؛ فَعَنْ أُمِّ المؤمنينَ عائشةَ ﴿ أَنَّهَا قَالَتْ: «ما كانَ خُلُقٌ أَبغضَ إلى رسولِ اللهِ عَيْكَةٍ مِنَ الكَذَبِ» [رواهُ الترمذيُّ]؛ لأنَّ الكذّابَ لا يقولُ الحقيقة، ويعمَدُ إلى إخفائِها عَن الناس؛ فيجعلُهُمْ يظلِمونَ، ويعتدي بعضُهُمْ على بعض.

ويُبيّنُ الحديثُ الشريفُ أَنَّ الكَذبَ مِنْ صفاتِ المنافقِ، أمّا المؤمنُ فهوَ صادقٌ في أقوالِهِ وَأفعالِهِ، وفي باطنِهِ ويُبيّنُ الحديثُ الشريفُ أَمَّ المؤمنينَ عائشةَ وظاهرِهِ؛ لذا يتجنّبُ الكَذبَ، وإنْ وقعَ فيه سارعَ إلى تركِهِ والندم عليه، والتوبةِ منهُ؛ فَعَنْ أُمِّ المؤمنينَ عائشةَ وظاهرِهِ؛ لذا يتجنّبُ الكَذبَ، وإنْ وقعَ فيه سارعَ إلى تركِهِ والندم عليه، والتوبةِ منهُ؛ فَعَنْ أُمِّ المؤمنينَ عائشة ورواهُ أَنَّهُ قَلْ أحدثَ مِنْها توبةً» آرواهُ النّبيّ عِنْدَ النّبيّ عِيْدُ عبر راضِ عنهُ.

والتحذيرُ مِنَ الكَذبِ موجَّهُ إلى المسلمينَ جميعًا؛ فالمسلمُ يحرصُ على الصدقِ، ويتحرّاهُ في أسرتِهِ ومدرستِهِ بعتمعِهِ.



أَتَأُمَّلُ الحديثَ الشريفَ الآتيَ، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ منهُ مخاطرَ الكَذبِ:

قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْلَةِ: «و إِنَّ الكَذَبُ يَهدي إلى الفُجورِ، و إِنَّ الفُجورَ يَهدي إلى النّارِ، و إِنَّ الرّجلَ لَيكذِبُ حتّى يُكتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّابًا» [رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ].



# أَرْجِعُ وَأَذْكُرُ



أَرْجِعُ إلى قصةِ غزوةِ بَني المُصطَلِقِ في كتابِ (الرحيقُ المختومُ) لِصَفيِّ الرَّحِمُ اللَّمَ الْفَكُو الرَّحَمٰنِ الْمُبارَكْفوريِّ عَنْ طريقِ الرمزِ المجاورِ (QR Code)، ثُمَّ أَ**ذْكُرُ** علامةَ النفاقِ الواردةَ في القصةِ.

# ثانيًا إخلافُ الوعدِ

الوعدُ: هُوَ أَنْ يُلْزِمَ الإنسانُ نفسَهُ بأمرٍ ما تُجاهَ أحدِ الأشخاصِ؛ فإذا وعدَ الإنسانُ وعدًا، ونَوى في قلبِهِ الإخلافَ بِهِ، فقَدِ اتّصفَ بصفاتِ المنافقينَ، أمّا إذا وعدَ، ولمّ يستطع الوفاءَ لعُذرٍ، فلا إثمَ عليهِ.

والوفاءُ بالوعدِ مِنْ صفاتِ الأنبياءِ هُمَّهُ، قالَ تعالى مادعًا نبيَّهُ سيّدًنا إسماعيلَ هُ ﴿ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ وَالُوفاءُ بالوعدِ مِنْ صفاتِ الأنبياءِ هُمَّ، قالَ تعالى مادعًا نبيَّهُ سيّدًنا إسماعيلَ هُ وَاللهُ عَلَيْهُ مَثْلَ سيّدُنا محمّدٌ عَلَيْهُ قدوةً صالحةً للمؤمنينَ بوفائِهِ بالوعدِ في كثيرٍ مِنَ المواقفِ. ومِنْ ذلكَ:

- أ . وفاؤُهُ ﷺ بوعده للأنصار هُ حينَ وعدَهُمْ بعدَ فتح مكةً بقولِه: «أَوَلا ترضَونَ أَنْ يرجعَ النّاسُ بالغنائم الغنائم إلى بيوتِم مُ وترجعونَ برسولِ اللهِ إلى بيوتِكُمْ؟» [رواهُ البخاريُّ]، فوفَى ﷺ بوعده، ورجعَ مَعَ الأنصارِ إلى المدينة المنورةِ بعدَ فتح مكةَ المكرّمةِ.
- ب. وفاؤُهُ عَلَيْ بوعدهِ للمشركينَ حينَ اتفقَ معهُمْ في صُلحِ الحُديبِيَةِ عَلَى أَنْ يَرُدَّ المسلمونَ مَنْ جاءَهُمْ مسلمًا مِنْ مكّةَ بَعْدَ الصلح، فَوفّ عَلَيْ بوعدهِ، وردَّ لَهُمْ أَبا بَصير هُ حينَ جاءَهُمْ مسلمًا. إنَّ الوفاءَ بالوعدِ مِنَ الصفاتِ الحسنةِ التي يجبُ على المؤمنينَ جميعًا التزامُها؛ امتثالًا لأمرِ اللهِ تعالى، ومنعًا لإلحاق الضرر بالآخرينَ.

# أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَنْبِطُ

أَتَدَبَّرُ الآيةَ الكريمةَ الآتيةَ، ثمَّ أَسْتَنْبِطُ منها حُكمَ الوفاءِ بالوعدِ: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولَا ﴾ [الإسراء: ٣٤].

# ثالثًا خيانةُ الأمانةِ

خيانةُ الأمانةِ صفةٌ ذميمةٌ مِنْ صفاتِ المنافقينَ، نَهى اللهُ تعالى عنها، فقالَ سبحانَهُ: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخَوُّفُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُوْنُواْ أَمَنَتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعَامُونَ﴾ [الأنفال:٢٧].

وقَدْ أَمرَ اللهُ تعالى بأداءِ الأماناتِ، فقالَ سبحانَهُ: ﴿إِنَّ ٱللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَى آهْلِهَا﴾ [النساء:٥٨]، وعَدَّ أَداءَ الأمانةِ مِنْ صفاتِ المؤمنينَ المفلحينَ، فقالَ سبحانَهُ: ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ [المؤمنون:٨].

يشملُ أداءُ الأمانةِ أداءَ حقوقِ اللهِ تعالى ورسولِهِ عَلَيْ ؛ بالقيامِ بالطاعاتِ، واجتنابِ المعاصي، ويشملُ أيضًا حقوقَ العبادِ؛ بِرَدِّ الأَماناتِ إلى أصحابِها، وحفظِ أسرارِهِمْ وعدم كَشفِها، ويشملُ كذلكَ أمانةَ المسؤولية، فقَدْ حذّرَ عَلَيْهُ مِنْ تقصيرِ المسؤولِ في مسؤوليتِه، فقالَ: "إنّها أمانةٌ، وإنّها يومَ القيامةِ خِزيٌ وندامةٌ، إلّا مَنْ أخذَها بحقّها، وأدى الّذي عليهِ فيها» [رواهُ مسلمً].

أَتْعَلَّمُ الْأَمانَةُ: هِيَ كُلُّ حَقِّ لَكُ حَقِّ لَكُ حَقِّ لَكُومَ أَداؤُهُ وحفظُهُ مادّيًّا أَوْ معنويًّا.

# عُلِيْكُ كُورٌ مُشْرِقَةً

رَأَى سيّدُنا أبو بكر الصّدّيقُ هُ حنظلةً بنَ أبي عامر هُ يبكي، فسألَهُ: «ما لكَ يا حنظلةُ؟» فقالَ: «نافَقَ حنظلةُ يا أبا بكر، نكونُ عندَ رسولِ اللهِ عَلَيْ يُذكّرُنا بالنّارِ والجنّةِ كأنّا رأي عَين، فإذا رجَعْنا إلى الأزواجِ والضّيعةِ نَسينا كثيرًا». فقالَ أبو بكر هُ: «فواللهِ إنّا لكذلك، انطلقْ بنا إلى رسولِ اللهِ عَلَيْ »، فأخبرا رسولَ اللهِ عَلَيْ بِما يشعرانِ، فقالَ عَلَيْ : «لَوْ تدومونَ على الحالِ الّتي تقومونَ بها مِنْ عِندي، لصافحَتْكُمُ الملائكةُ في مجالسِكُمْ، وفي طُرُقِكُمْ، وعلى فُرُشِكُمْ، ولكنْ يا حنظلةُ، ساعةً وساعةً » [رواهُ الترمذيُ ] (رأي عَينٍ: كأنّنا نراها بأعيننا. ساعةً وساعةً ؛ إنهُمْ غيرُ مطالَبينَ بالبقاءِ على الحالِ التي يقومونَ بها مِنْ عندِ رسولِ اللهِ عَنْ بصورةٍ دائمةٍ).

# أَسْتَزيدُ

النفاقُ نوعانِ، هُما:

أ . النفاقُ الاعتقاديُّ: هو النفاقُ الأكبرُ الذي يُظهِرُ صاحبُهُ الإسلام، ويُبطِنُ الكفرَ. وهذا النوعُ يُخرجُ صاحبَهُ مِنَ النّبيِّ عَنِي المُنونَ المنافقونَ في زمنِ النّبيِّ عَلَيْهِ؛ إِذْ كانوا يُظهرونَ الإيهانَ، ويُبطنونَ الكفرَ. ب. النفاقُ العمليُّ: هو النفاقُ الأصغرُ، الذي يعني اختلافَ ما يُبطِئُهُ الإنسانُ مِنْ سلوكاتٍ عمَّا يُظهِرُهُ، مَعَ بقاءِ الإيهانِ في القلبِ. وهذا النوعُ لا يُخرِجُ صاحبَهُ مِنَ الدّينِ. وقَدْ ذكرَ الحديثُ الشريفُ ثلاثةَ سلوكاتٍ عمَّلُ النفاقَ العمليُّ.

# زُبِطُ ۗ فَعَ السّيرَةِ النَّبَوِيَّةِ

يشتركُ اليهودُ مَعَ المنافقينَ في كثير مِنْ صفاتِهِمْ الَّتي يُعَدُّ الكَذبُ أبرزَها؛ فحينَ سأَهُمْ رسولُ اللهِ عَنْ عَنْ عبدِ اللهِ بنِ سَلّامٍ هِ وكانَ يَهوديًّا، وقدْ أسلمَ دونَ علمِهِمْ قالوا: «أَعْلَمُنا وابنُ أَعْلَمِنا، وأَعْبَرُنا، وابنُ أَعْلَمِنا، وأَعْبَرُنا، وابنُ أَعْبَرُنا، وابنُ أَعْبَرُنا، وابنُ أَعْبَرُنا، وابنُ اللهِ إلى إلى إلا اللهُ، وأشهدُ أنَّ لا إلهَ إلّا اللهُ، وأشهدُ أنَّ محمّدًا رسولُ اللهِ». فقالوا: «شَرُّنا وابنُ شَرِّنا»، ووقعوا فيهِ» [رواهُ البخاريُّ ومسلمً].

# الحديثُ الشريفُ: علاماتُ المنافقِ الكذبُ في الحديثِ الكذبُ في الحديثِ إخلافُ الوعدِ خيانةُ الأمانةِ

| و بِقِيَمي | أُسْم | 1 |  |
|------------|-------|---|--|
|            |       |   |  |

| 1 أَتَحَرّى الصدقَ في سائرِ أقوالي وأفعالي. |
|---------------------------------------------|
| <br>2                                       |
| <br>                                        |

# اً خُتَبرُ مَعْلوماتي ﴿ اللَّهِ اللَّ

- 1 أُوَضِّحُ مفهومَ كُلِّ مِنَ: النفاقِ، والوعدِ.
  - 2 أُعَلِّلُ: حرّمَ اللهُ تعالى الكَذبَ.
- أُبِيِّنُ موقفَ المؤمنِ في حالِ وقوعِهِ في الكذب.
- 4 أَذْكُرُ مو قفًا يدلُّ على وفاءِ سيّدِنا محمّدٍ عَيْكَةٌ بالوعدِ.
- أُقارِنُ بَيْنَ النفاقِ الاعتقاديِّ والنفاقِ العمليِّ مِنْ حيثُ المفهومُ، والحكمُ.
- 6 أَضَعُ إشارةَ (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارةَ (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) الوفاءُ بالوعدِ واجبٌ شرعًا.
  - ) إذا وعدَ المسلمُ وعدًا، ولَمْ يستطع الوفاءَ بِهِ لعُذْرٍ، فهوَ آثمٌ. ب. (
    - ) مِنَ الأمثلةِ على النفاقِ العمليِّ، الكَذبُ في الحديثِ. جـ. (
      - 7 أَضَعُ دائرةً حولَ رمز الإجابةِ الصحيحةِ فيما يأتي:
        - 1. مِنَ الأمثلةِ على النفاق الاعتقاديِّ:
          - أ . إخلافُ الوعد.

ب. الكَذبُ في الحديث. د . خيانةُ الأمانة.

- ج. إظهارُ الإيمانِ وإبطانُ الكفر.
- 2. المقصودُ بالأمانةِ في قولِهِ عَيْكَاتُهُ: «إنَّها أمانةُ، وإنَّها يومَ القيامةِ خِزيٌّ وندامةٌ»:
- ب. أداءُ حقوق اللهِ تعالى.

أ . أمانةُ المسؤولية.

د . الوفاءُ بالوعد.

ج. حفظُ الأسرار.

# أُقَيِّمُ تَعَلُّمى



| (      | رجةُ التَّحقَّقِ | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ                                                  |  |
|--------|------------------|--------|------------------------------------------------------------------------|--|
| قليلةٌ | متوسطةٌ          | عاليةٌ |                                                                        |  |
|        |                  |        | أَقْرَأُ الحديثَ النبويَّ الشريفَ قراءةً سليمةً.                       |  |
|        |                  |        | أُوَضِّحُ الفكرةَ الرئيسةَ في الحديثِ النبويِّ الشريفِ.                |  |
|        |                  |        | أَسْتَنْتِجُ ما يُرشدُ إليهِ الحديثُ النبويُّ الشريفُ.                 |  |
|        |                  |        | أَحْرِصُ على حفظِ الأمانةِ، وتحرّي الصدقِ في القولِ، والوفاءِ بالوعدِ. |  |
|        |                  |        | أَحْفَظُ الحديثَ النبويَّ الشريفَ غيبًا.                               |  |







العُمرةُ مِنَ العباداتِ العظيمةِ الّتي يتقرّبُ بِها المسلمُ إلى اللهِ تعالى، ولَما أركانٌ ينبغي التزامُها بالترتيب.



# أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ ۖ أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

أَقْرَأُ الآيةَ الكريمةَ الآتيةَ، ثمَّ أُجيبُ عمَّا يَليها:

قَالَ تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَهِ عِمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّابِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْتَكِفِينَ وَٱلْتَكِفِينَ وَٱلْتَكِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْتَكِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلْعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى الل

| «البيتِ»؟ | سودُ بِ | ما المقع | 1 |
|-----------|---------|----------|---|
|           |         |          |   |

وردَتْ في الآيةِ الكريمةِ السابقةِ مجموعةٌ مِنَ العباداتِ. أَذْكُرُها.

# ﴿ إِضَاءَةٌ

للكعبة المشرفة عدّة أسهاء تُعرَفُ بِها، وقَدْ وردَتْ في القرآنِ الكريم، وهي : الكعبة، والبيت، والبيت العتيق، والبيت العتيق، والبيت المحرّم، وأولُ بيت.

# أَسْتَنيرُ

تتنوّعُ العباداتُ الّتي شرعَها اللهُ تعالى لعبادِهِ، ومِنْها الحَجُّ والعُمرةُ، وغَيرُهُما.

# أوَّلًا مفهومُ العُمرةِ

العُمرةُ: هي زيارةُ بيتِ اللهِ الحرام في مكةَ المكرمةِ لأداءِ مناسِكَ معيّنةٍ؛ تقرُّبًا إلى اللهِ تعالى، وطاعةً لَهُ.

# ثانيًا وقتُ العُمرةِ وفضلُها

يستطيعُ المسلمُ أداءَ العُمرةِ في أيِّ وقتٍ خلالَ العام. ولأدائِها فضائلُ كثيرةٌ؛ فقدْ قالَ رسولُ اللهِ عَيَالَةٍ: «تابِعوا بَيْنَ الحَجِّ والعُمرةِ، فإنَّ متابعةً بينَهُما تَنْفي الفقرَ والذنوبَ كَما ينفي الكيرُ خَبَثَ الحديدِ» [رواهُ الترمذيُّ]، (الكبرُ: أداةٌ ينفخُ بِما الحدّادُ في النّارِ لإزالةِ الشّوائبِ العالقةِ بالمعادنِ وتنقيتِها). ومِنْ فضائل العُمرةِ أيضًا أنَّها تكفّرُ الذنوبَ؛ فقدْ قالَ رسولُ اللهِ عَيَّكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ العُمرة كفَّارةٌ لِما بينَهُم] » [رواهُ البخاريُّ ومسلمً].



# أَتَأَمَّلُ وَأَسْتَنْتِهُ أَلُّ وَأَسْتَنْتِهُ

# أَتَأُمَّلُ الحديثَين الشريفَين الآتيَين، ثُمَّ أَسْتَنْتِجُ منهُما فضلَ أداءِ العُمرةِ:

| فضلُ أداءِ العُمرةِ | الحديثُ الشريفُ                                                                        | الرقمُ |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                     | قَالَ رسولُ اللهِ عِيَالِيَّةٍ: «عُمرةٌ في رمضانَ تَعدِلُ حِجّةً» [رواهُ البخاريُّ     | 1      |
|                     | ومسلمًا.                                                                               |        |
|                     | قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «العُمْرَةُ إلى العُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بِيْنَهُمَا» [رواهُ | 2      |
|                     | البخاري].                                                                              |        |

#### أركانُ العُمرةِ ثالثًا

ينبغي للمسلم أنْ يأتيَ بأركانِ العُمرةِ الخمسةِ على وجهٍ صحيحِ؛ لكَيْ تصحَّ عُمرتُهُ، وهِيَ:

2 عند الطوافُ حولَ السعيُ بينَ الصفا الحَلْقُ أَوِ التقصيرُ الترتيبُ الأركاذِ التقالِي المُركاذِ اللهُ الأركاذِ

أركانُ العُمرةِ

# أ . الإحرام:

هوَ نيَّةُ البدءِ بأداءِ أعمالِ العُمرةِ، فيقولُ مَنْ نَوى العُمرةَ: «لبّيكَ اللّهمَّ بعُمرة »، ويجبُ عليهِ أَنْ يُحرمَ مِنَ الميقاتِ، فإنْ كانَ رجلًا فعليهِ قبلَ الإحرام أنْ يتجرّد مِنَ الملابس المَخيطةِ (المفصّلةِ)، ويلبسَ إزارًا ورداءً مِنْ غيرِ خياطةٍ (تفصيلِ). أمّا المرأةُ فتلبسُ ما شاءَتْ مِنَ اللباسِ الساترِ مِنْ غيرِ تغطيةِ وجهِها وكَفَّيْها. يُستحبُّ للمُعتمرِ قبلَ الإحرامِ الاغتسالُ (أُو يُستحبُّ للمُعتمرِ قبلَ الإحرامِ الاغتسالُ)، ووضعُ الوضوءُ لَمَنْ لا يستطيعُ الاغتسالَ)، ووضعُ الطّيبِ في البدنِ للرجلِ، والتلبيةُ بقولِ: «لبّيكَ اللّهمَّ لبّيكَ، لبّيكَ لا شريكَ لكَ لبيكَ، إنَّ الحمدَ والنعمةَ لكَ والملك، لا شريكَ لكَ ارواهُ البخاريُ ومسلمًا.

وللإحرام عدّة محظورات يجبُ تجنّبُها في أثناء الإحرام، مِنْها: لبسُ المَخيطِ للرجلِ، وتقليمُ الأظافر، وقصُّ الشَّعرِ، واستخدامُ العطورِ للرجالِ والنساء.

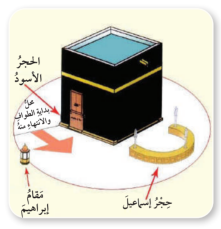
الميقات: هو المكانُ الّذي لا يجوزُ للمعتمرِ تجاوزُهُ مِنْ عَيرِ إحرام. ويوجدُ أكثرُ مِنْ ميقاتٍ بحسبِ البلدانِ؛ فالمعتمرُ القادمُ مِنَ الأردنِّ مثلًا إذا وصلَ المدينةَ المنورةَ أحرمَ مِنْ ميقاتِ ذي الحليفةِ (آبارِ عليِّ)، وهي تقعُ خارجَ المدينةِ المنورةِ في أوّلِ الطريقِ إلى مكةَ المكرمةِ.



ميقاتُ ذي الحليفةِ (آبارُ عليِّ).

#### ب. الطوافُ حولَ الكعبةِ المشرفةِ:

الطوافُ: هو المشيُ حولَ الكعبةِ المشرفةِ سبعةَ أشواط، بحيثُ يبدأ المعتمرُ كلَّ شوطِ مِنَ الحجرِ الأسود، وينتهي بهِ، ويجعلُ الكعبةَ المشرفة عَنْ يسارهِ أثناءَ الطوافِ. يُشترَطُ أثناءَ الطوافِ أنْ يكونَ المعتمرُ على طهارةٍ، ويُستحَبُّ لَهُ قراءةُ القرآنِ الكريمِ والإكثارُ مِنَ الدعاءِ والذِّكرِ. ويُستحَبُّ بعدَ الانتهاءِ مِنَ الطوافِ صلاةُ ركعتَينِ خلفَ مَقامِ سيّدنا إبراهيمَ هُ إنْ تيسّرَ لَهُ ذلكَ، وإلّا فَفي أيِّ مكانٍ في المسجدِ الحرام، ثُمَّ الشربُ مِنْ ماءِ زمزمَ والارتواءُ منهُ.



#### ج. السعيُ بَيْنَ الصفا والمروةِ:

هوَ المشي بَيْنَ الصفا والمَروةِ سبعة أشواط، بحيثُ يبدأُ المعتمرُ شَوْطَهُ بالصفا وينتهي بالمَروةِ. وحينُ يرجعُ المعتمرُ مِنَ المروةِ إلى الصفا فإنَّ ذلكَ يُعَدُّ شوطًا آخر، ويُستحبُّ لَهُ أَنْ يكونَ على طهارة، وأنْ يقرأَ عندَ الصفا قولَهُ تعالى:



﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُواْعْتَمَرَفَ لَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِ مَأْ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُواْعْتَمَر فَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يُكثِر خلالَ السعي مِنَ الدعاءِ والذكرِ وقراءةِ القرآنِ الكريم. شَاكِرُعَلِيمٌ ﴾ [البقرة:١٥٨]. ويُستحَبُّ لَهُ أيضًا أَنْ يُكثِرَ خلالَ السعي مِنَ الدعاءِ والذكرِ وقراءةِ القرآنِ الكريم.

| الَروة؟ | في | اَُمْ | الصفا | في            | سعيّهُ: | المعتمرُ | يُنهي     | أيرَ     |
|---------|----|-------|-------|---------------|---------|----------|-----------|----------|
|         | ي  | 1     | ,     | $\mathcal{L}$ | **      | )        | ا یا قاعی | <b>~</b> |

.....

# د . الحَلْقُ أَوِ التقصيرُ:

إذا أتم المعتمرُ سعيَهُ بَيْنَ الصفا والمَروةِ بقي عليهِ أَنْ يُنهِي أعمالَ عُمرتِهِ، ويتحلّلَ مِنْ إحرامِهِ، وذلكَ بحلقِ شعرِ رأسِه أَوْ تقصيرِهِ إِنْ كانَ رجلًا، والحَلقُ أفضلُ، في حينِ تقصُّ المرأةُ بعضَ أطرافِ شعرِ رأسِها، وبهذا يكونُ المعتمرُ قَدْ أنْهى أعمالَ العُمرة، وتحلّلَ مِنَ الإحرام.

#### ه. الترتيب بينَ الأركانِ:

يجبُ الإتيانُ بأعمالِ العُمرةِ السابقةِ مرتبةً، بحيثُ يبدأُ المعتمرُ بالإحرامِ، ثُمَّ الطوافِ حولَ الكعبةِ المشرفةِ، ثُمَّ السعي بَيْنَ الصفا والمَروةِ، وينتهي بالحَلقِ أَوِ التقصيرِ





أُشاهِدُ وزملائي/ وزميلاتي مقطعًا مرئيًّا تعليميًّا يعرضُ أعمالَ العُمرةِ، عَنْ طريقِ الرمزِ المجاور (QR Code)، ثمَّ أُخِّصُها.

# أَسْتَزيدُ

الحكمةُ مِنَ التجرّدِ مِنْ لبسِ المَخيطِ أثناءَ الإحرامِ هي أَنْ يُكملَ المسلمُ التذلّلَ لربّهِ سبحانَهُ وتعالى ظاهرًا وباطنًا؛ لأنّ الغنيّ الذي يستطيعُ أَنْ يلبسَ أفخرَ اللباسِ تجدُهُ مثلَ أفقرِ الناسِ، ولإبرازِ مظاهرِ الوَحدةِ بَيْنَ المسلمينَ حتّى في اللباسِ، ولهذا يطوفونَ في مكانٍ واحدٍ، ولكيْ يتذكّرَ الإنسانُ أَنّهُ لَنْ يخرجَ مِنَ الدّنيا إلّا بمثلِ هذا اللباس.

# أَرْبِطُ ۗ فَعَ السّيرَةِ النَّبَوِيَّةِ

اعتمرَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْ أَربعَ عُمراتٍ، منها ثلاثُ في شهرِ ذي القعدةِ، وهيَ: عُمرةُ الحُدَيبِيةِ عامَ 6هـ، وعُمرةُ الجعرانةِ عامَ 8هـ، أمّا العُمرةُ الرابعةُ فكانَتْ في حَجّةِ الوداعِ عامَ 10هـ.

| العُمرةُ                            |
|-------------------------------------|
|                                     |
| مفهومُها:                           |
|                                     |
| V                                   |
| وقتُها وفضلُها:                     |
|                                     |
|                                     |
| أركائها:                            |
| ا                                   |
|                                     |
| ••••••••••••••••••••••••••••••      |
| أَسْمو بِقِيَمِي ۖ أَسْمو بِقِيَمِي |
| 1 أُحْرِصُ على أداءِ العُمرةِ.      |
| ····· 2<br>···· 3                   |

# أُخْتَبِرُ مَعْلوماتي ﴿ كُالُومَاتِي

- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ كلِّ مِنَ: العُمرةِ، والإحرامِ، والطوافِ.
- 2 أَسْتَنْتِجُ فضيلتَينِ لأداءِ العُمرةِ مِنْ قولِ رسولِ اللهِ ﷺ: «تابِعوا بَيْنَ الحجِّ والعُمرةِ، فإنَّ متابعةً بينَهُما تَنفى الفقرَ والذنوبَ كَما يَنفى الكيرُ خَبَثَ الحديدِ».
  - أُوَضِّحُ ثلاثةً مِنْ محظوراتِ الإحرام.
  - أَذْكُرُ أمرًا واحدًا مستحبًا للمعتمرِ في كلِّ مِنَ الحالاتِ الآتيةِ:

قبلَ الإحرام، أثناءَ الطوافِ، بعدَ الطوافِ، أثناءَ السعي.

- أقارِنُ بَيْنَ لباسِ الرجلِ ولباسِ المرأةِ أثناءَ الإحرامِ.
- أُعَدِّدُ حكمتَينِ مِنْ لبسِ ملابسِ الإحرامِ أثناءَ العُمرةِ.
- أضع إشارة (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارة (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
  - أ . ( ) يستطيعُ المسلمُ أداءَ العُمرةِ في أيِّ وقتٍ خلالَ العام.
    - ب. ( ) أجرُ عُمرةٍ في شوّالَ يعدلُ أجرَ حِجّةٍ.
    - ج. ( ) يُستحَبُّ للمعتمرِ أَنْ يُحرِمَ مِنَ الميقاتِ.
    - د . ( ) يبدأُ المعتمرُ كلَّ شوطٍ مِنَ الطوافِ بالصفا.
    - ه. ( ) يُخيَّرُ المعتمرُ أَنْ يبدأ بأيِّ أركانِ العُمرةِ التي يرغبُ.

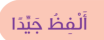
# أُقَيِّمُ تَعَلُّمي



| نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ        |       | رجةُ التَّحقُّةِ<br>متوسطةُ |      |
|------------------------------|-------|-----------------------------|------|
|                              | عاليه | مبوسطه                      | فينه |
| أُبِيِّنُ مفهومَ العُمرةِ.   |       |                             |      |
| أَسْتَنْتِجُ فضلَ العُمرةِ.  |       |                             |      |
| أُوَضِّحُ أركانَ العُمرةِ.   |       |                             |      |
| أَحْرِصُ على أداءِ العُمرةِ. |       |                             |      |





























#### 🤲 سورَةُ هودٍ (٣٦-٤٩)

بنْ مِلْ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيبِ مِ

﴿ وَأُوحِى إِلَكَ نُوجٍ أَنَّهُ ولَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا تَبْتَيِسْ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخَطِّبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِنَّهُ مِمُّغُرَقُونَ ۞ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأُمِّن قَوْمِهِ ع سَخِرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كُمَ تَسْخَرُونَ ١ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُّورُ قُلْنَا ٱحْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَّ وَمَآءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ١ \*وَقَالَ أَرْكَبُواْ فِيهَا بِسَمِ ٱللَّهِ مَجْرِيهَا وَمُرْسَلَهَا إِنَّ رَبِّى لَغَفُورُ رَّحِيمُ ال وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحٌ ٱبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَبْنَى ٓ ٱرْكَب مَّعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ قَالَ سَعَاوِي ٓ إِلَى جَبَل يَعْصِمُني مِنَ ٱلْمَآءِ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَّ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴿ وَقِيلَ يَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقُلعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدَالِّلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ١٠٠ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَّهُ وَفَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ۞ قَالَ يَننُوحُ إِنَّهُ ولَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ وعَمَلُ غَيْرُ صَلِح ۖ فَلَا تَشَعَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ١ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْعَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي

وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ ٱلْخَلِيرِينَ ١ قِيلَ يَنُوحُ ٱهْبِطْ بِسَلَمِ مِّنَّا

المُفْرَداتُ وَالتَّر اكيبُ

تَبُتَيِسُ: تحزنْ.

ٱلْفُلْكَ: السفينة.

بِأُعْيُنِنَا: برعايَتِنا

وَحْيِناً: أَمْرنا.

يَحِلُّ: ينزِلُ.

مُّقِيمٌ: دائمٌ.

ٱلتَّنُّورُ: المكانُ الَّذي يُغْبَرُ فيهِ.

مَجْرِنهَا: جَرْيُها.

مُرْسَاهِاً: توقَّفُها.

مَعْزِلِ: مكانِ بعيدٍ.

سَعَاوِي: سألجأُ.

يَعْضِمُنِي: يَحميني.

أَقْلِعِي: أُمسِكي.

غِيضَ: ذهبَ في الأرض وغارَ

أَسْتَوَتْ: استقرَّتْ.

ٱلْجُودِيّ: اسمُ جَبل.

أَعِظُكَ: أُحذِّرُكَ وأنهاك.

أَعُوذُ بِكَ: ألتجيعُ إليكَ.

يَمَسُّهُم: يصيبُهُمْ. ٱلْعَاقِبَةَ: الجزاءَ.

وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىٰٓ أُمَهِ مِمَّن مَعَكَ وَأُمَهُ سَنُمَتِّعُهُمۡ ثُرَ يَمَسُّهُم مِّنَا عَذَابُ أَلِيهُ ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ فُرِحِيهَاۤ إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعَلَمُهَاۤ وأنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا الْفَاصِرِ إِنَّ ٱلْعَقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ۞ ﴿



بالتعاونِ مَعَ أفرادِ مجموعَتي، أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (٣٦-٤٩) مِنْ سورةِ هودٍ، وَأُطَبِّقُ أحكامَ التلاوةِ والتجويدِ، وَأُطُلُّبُ إلى أحدِ أفرادِ المجموعةِ تقييمَ تلاوتي ومَدى التزاميَ أحكامَ التفخيمِ والترقيقِ، ثمَّ أُدَوِّنُ عددَ الأخطاءِ، ونتعاونُ على تصويبها.

عددُ الأخطاءِ:

## أَسْمو بِقِيَمي

| <ul> <li>أُحْرِصُ على التزامِ أحكامِ التفخيمِ والترقيقِ أثناءَ تلاوتيَ القرآنَ الكريمَ.</li> </ul> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                    |
|                                                                                                    |

## أَخْتَبِرُ مَعْلوماتي

1 أَسْتَخْرِجُ مِنَ الكلماتِ القرآنيةِ الآتيةِ حروفَ التفخيمِ، وَأُبِيِّنُ مرتبتَها كَما في الجدولِ الآتي:

| السبب | مرتبةُ التفخيمِ | حرفُ التفخيمِ | الكلمةُ          |
|-------|-----------------|---------------|------------------|
|       |                 |               | ﴿نُصْحِيّ        |
|       |                 |               | ﴿أَبْلَغَتُكُمْ﴾ |
|       |                 |               | ﴿خِيفَةً﴾        |
|       |                 |               | ﴿ظَلَمُوٓاْ﴾     |
|       |                 |               | ﴿تَضُرُّونَهُ ﴾  |

2 أَذْكُرُ حُكمَ لام لفظِ الجلالةِ (اللهُ) في كلِّ مِنَ الآياتِ الكريمةِ الآتيةِ:

أ . قالَ تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ ٱللَّهَ وَٱشْهَدُوۤ الَّذِي مُرِيَّ ءُ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ [هود: ٥٤].

ب. قالَ تعالى: ﴿وَمَاتَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾ [هود: ٨٨].

ج. قالَ تعالى: ﴿قَالَ يَنْقَوْمِ أَرَهْ طِيَّ أَعَزُّ عَلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [هود: ٩٢].

3 أُبِيِّنُ حُكمَ الألفِ المدّيّةِ فيها تحتَهُ خطٌّ في الآياتِ الكريمةِ الآتيةِ:

أ . قالَ تعالى: ﴿فَبَشَّرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١].

ب. قالَ تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا ﴾ [هود: ٩٤].

ج. قالَ تعالى: ﴿ أَلَا بُعُدَالِمَدُينَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴾ [هود: ٩٥].

د. قالَ تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُ وعَلَيْكَ مِنْهَا قَاآبِ مُ وَحَصِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٠].

4 أَضَعُ إشارة (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارة (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:

أ . ( ) يُعدُّ الحرفُ الساكنُ المفخَّمُ المكسورُ ما قبلَهُ في مرتبةِ التفخيم الدّنيا.

ب. ( ) حرفُ الترقيق الوحيدُ في كلمةِ ﴿فَضَلُّ ﴾ هوَ حرفُ الفاءِ.

ج. ( ) الحروفُ الَّتي تُفخَّمُ أحيانًا وتُرقَّقُ أحيانًا أُخرى هيَ: الواوُ، والألفُ المدّيّةُ، ولامُ لفظِ الجلالةِ (اللهُ).

#### أُقَيِّمُ تَعَلَّمي



| درجةُ التَّحقُّقِ |         |        | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                                        |
|-------------------|---------|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ            | متوسطةٌ | عاليةٌ |                                                                             |
|                   |         |        | أُبِيِّنُ مفهومَ كلِّ مِنَ: التفخيمِ، والترقيقِ.                            |
|                   |         |        | أَذْكُرُ مراتبَ التفخيمِ الثلاثَ.                                           |
|                   |         |        | أُمَيِّزُ الحروفَ المفخَّمةَ مِنَ الحروفِ المرقَّقةِ .                      |
|                   |         |        | أُطَبُّقُ أحكامَ التفخيمِ والترقيقِ أثناءَ تلاوتيَ الآياتِ الكريمةَ.        |
|                   |         |        | أُبِيِّنُ مَعانيَ المفرداتِ والتراكيبِ الواردةِ في الآياتِ الكريمةِ (٣٦-٤٩) |
|                   |         |        | مِنْ سورةِ هودٍ.                                                            |
|                   |         |        | أَتْلُو الآياتِ الكريمةَ (٣٦-٤٩) مِنْ سورةِ هودٍ تلاوةً سليمةً.             |

# التَّلاوَةُ الْبَيْتِيَّةُ



- باستخدامِ الرمزِ المجاورِ (QR Code)، أَرْجِعُ إلى المصحفِ الشريفِ، وَأَسْتَمِعُ للآياتِ الكريمةِ (٩٠-٩٠) مِنْ سورةِ يونُسَ، ثُمَّ أَ<mark>تْلوها</mark> تلاوةً سليمةً، و**أُراعي** تطبيقَ أحكامِ التلاوةِ والتجويدِ.

- أَسْتَخْرِجُ مِنَ الآياتِ الكريمةِ (٩٠ -١٠٩) مِنْ سورةِ يونُسَ مثالَينِ على كُلِّ ممّا يأتي:

| ترقيقُ الألفِ المدّيّةِ | تفخيمُ الألفِ المّيّةِ | تَرقيقُ لام لفظِ الجلالةِ<br>(اللهُ) | تفخيمُ لامِ لفظِ الجلالةِ<br>(اللهُ) |
|-------------------------|------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------|
|                         |                        |                                      |                                      |

## الدرشُ موقفُ الإسلامُ منَ العنف المجتمعيّ



#### الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ

يدعونا الإسلامُ إلى التحلّي بالأخلاق الفاضلةِ الّتي تُسهمُ في تماسكِ المجتمع، كالتسامح والحِلم، واجتنابِ جميع صورِ الإيذاءِ والاعتداءِ على الأَخرينَ.



### لِيُ كُلُّ اللهُ ا

أَتَأَمَّلُ الحديثَ الشريفَ الآتي، ثُمَّ أُجيبُ عما يَليهِ:

قَالَ رسولُ اللهِ عَلَيْكَ : «المسلمُ أَخو المسلم، لا يظلمُهُ ولا يخذُّلُهُ ولا يحقِرُهُ، بحسْب امريً مِنَ الشرِّ أَنْ يحقِرَ أخاهُ المسلمَ، كلَّ المسلمِ على المسلمِ حرامٌ: دمُّهُ، ومالُّهُ، وعِرضُهُ الله ويغُلُهُ: يتخلَّى عنهُ، ويتركُ مَعونتهُ)، ( يحقِرُهُ: يستصغرُهُ، ويقلّلُ مِنْ شأنِهِ).

- 1 إلى ماذا يدعونا الحديثُ الشريفُ؟
- 2 أَسْتَنْتِجُ المارساتِ والأخلاقيّاتِ السلبيةَ الّتي تؤثرُ في المجتمع وفي العلاقاتِ بينَ أفرادِهِ.
- 3 أَذْكُرُ أَثرًا سلبيًّا لكلِّ مِنْ: ظُلم الإنسانِ غيرَهُ، والتقليلِ مِنْ شأنِ الآخرينَ والاستهزاءِ بهمْ.

#### إضاءَةٌ

الظلمُ حرامٌ مطلَقًا؛ فلا يصحُّ أَنْ يظلمَ الإنسانُ غيرَهُ، مسلمًا كانَ أَوْ كافرًا؛ لأنَّ ذلكَ يُفْضي إلى العداوة والإفساد في المجتمع.

#### أُسْتَنيرُ

أكَّدَ الإسلامُ حقَّ الإنسانِ في العيشِ بأمنِ وأمانٍ؛ لذا حرّمَتِ الشريعةُ الإسلاميةُ إيذاءَ الآخَرينَ، وإلحاقَ الضررِ بِهُ، وممارسة مختلفِ أشكالِ العنفِ في المجتمع.

#### مفهومُ العنفِ المجتمعيِّ، وأنواعُهُ

العنفُ المجتمعيُّ: هوَ سلوكٌ عُدوانيُّ يتسمُ بالقسوةِ والأَذى، ويصدرُ مِنْ فردٍ أَوْ جماعةٍ في المجتمع، ويكونُ فيهِ تطاولٌ على القانونِ لتحقيق مصالحَ شخصيةٍ، وهو نوعان: ماديُّ، ومعنويُّ.

أ . العنفُ الماديُّ: هو الاعتداءُ على الآخرينَ في أبدانهِم، أَوْ أموالهِم، أَوْ أعراضِهِم. ومِنَ الأمثلةِ عليه: القتلُ، وضربُ الآخرينَ، والسّطُو المسلّعُ والإضرارُ بالممتلكاتِ العامّةِ والأسواقِ وغيرِها. وقَدْ نَهى سيّدُنا رسولُ اللهِ عَيْكَةً عَنْ دخولِ المساجدِ والأسواقِ وأماكنِ تجمّعِ النّاسِ بالأسلحةِ؛ خافة الإضرارِ بِهِم، فقالَ عَيْكَةً: «مَنْ مَرَّ في شيءٍ مِنْ مساجدِنا، أَوْ أسواقِنا، ومعَهُ نَبْلُ فليُمسكُ، أَوْ قالَ: فَلياحذْ، أَوْ: ليقبضْ على نصالها بحفّهِ أَنْ يصيبَ أحدًا مِنَ المسلمينَ منها بشيءٍ» [رواهُ البخاريُّ ومسلمٌ] (نَبْلُ: سهامٌ يُرمى بِها. نِصالها: النّصلُ حديدةٌ حادةٌ في طرَفِ السهم).

أُفَكِّرُ أُفَكِّرُ

أُفَكِّرُ: هَلْ ينطبقُ الحديثُ الشريفُ السابقُ عَلى مَنْ يحملُ سلاحًا ناريًّا في الأماكنِ العامّةِ والمناسَباتِ؟

ب. العنفُ المعنويُّ: هوَ الاعتداءُ عَلى الآخرينَ بالسّبِّ والشّتم، والإهانةِ والتنمُّرِ، والسُّخريةِ. ولا يُستَهانُ بتبعاتِ ذلكَ على الشخصِ الّذي وقعَ عليهِ العنفُ، إذْ يُضْعِفُ ثَقتَهُ بنفسِهِ، ويصيبُهُ بالخوفِ والخجلِ الاجتهاعيِّ.



أُصَنِّفُ السلوكاتِ الآتيةَ إلى عنفٍ ماديٍّ، وعنفٍ معنويٍّ، ثمَّ أكتبُها في الجدولِ التالي: الألفاظُ البذيئةُ، التشهيرُ بالآخرينَ عبرَ وسائلِ التواصلِ، العبثُ بالسيّاراتِ، إطلاقُ العِياراتِ الناريّةِ في المناسباتِ، المُشاجراتُ الجَهاعيةُ، السخريةُ، تخريبُ الممتلكاتِ العامّةِ والممتلكاتِ الخاصّةِ.

|  |  | عُنفٌ ماديٌّ |
|--|--|--------------|
|  |  | عنفٌ معنويٌ  |

#### أسباب العنفِ المجتمعيِّ

يحدثُ العنفُ المجتمعيُّ لأسباب كثيرةٍ، مِنْها:

أ. ضعفُ الإيمانِ: إِذْ إِنَّ غيابَ الواَّزِعِ الإيمانِيِّ في نفوسِ البشرِ، وعدمَ تفعيلِ القِيَمِ الإسلاميةِ التي حثَّ عليها الإسلامُ، كالتقوى والحِلمِ والرفقِ، يزيدُ مِنْ حالاتِ العنفِ. فالإيمانُ ضَمانُ للإنسانِ، يهذّبُ سلوكَهُ، ويمنعُهُ مِنَ الاعتداءِ على الآخرينَ بالقولِ أو الفعلِ. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «المسلمُ مَنْ سَلِمَ المسلمونَ مِنْ لسانِهِ ويدِهِ، والمؤمنُ مَنْ أمِنهُ الناسُ عَلى دمائِهِمْ وأموالهِمْ» [رواهُ النسائيُّ].

- ب. العنفُ الأُسَرِيُّ: إِنَّ العنفَ الَّذي يهارَسُ داخلَ الأسرةِ عندَ محاولةِ حلِّ الخلافاتِ الأسريةِ أمامَ الأولادِ بطريقةٍ سلبيةٍ (كالضربِ والشتمِ) يجعلُهُمْ يميلونَ إلى الاعتداءِ على الآخرينَ بصورٍ مختلفةٍ. وحينَ يهارسُ الأبوانِ العنفَ عَلى الطفلِ، فإنَّ ذلكَ يحرِّضُهُ على العنفِ والرغبةِ في الانتقام دونَ تفكيرِ أَوْ إدراكٍ منهُ.
- ج. الظلمُ: يؤدّي انتشارُ الظلم في المجتمع وغيابُ مبدأِ المساواةِ والحقِّ في تكافؤ الفرص إلى العدائية بَيْنَ أفرادِ المجتمع. قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «اتّقوا الظلمَ؛ فإنَّ الظلمَ ظُلماتُ يومَ القيامةِ، واتّقوا الشُّحَّ؛ فإنَّ الشُّحَ أهلكَ مَنْ كانَ قبلَكُمْ، حمَلَهُمْ على أَنْ سَفكوا دماءَهُمْ، واستحلّوا محارمَهُمْ» [رواهُ مسلمً] (الشُّحَّ: أشدً البُخلِ).
- د . الأمنُ مِنَ العقوبةِ: يؤدي ضعفُ تطبيقِ العقوباتِ والقوانينِ إلى انتشارِ العنفِ وممارستِهِ بصورةٍ مستمرَّةٍ، والتساهلِ في سَلبِ حقوقِ الآخرينِ، فمَنْ أمِنَ العقوبةَ أساءَ الأدب، وحينَ يعاقَبُ الجاني بالعقوبةِ المناسبةِ الرادعةِ، فإنَّهُ يَكُفُّ عَنْ أذى الآخرينَ وتعنيفِهِمْ، ومِنْ ثَمَّ ينتشرُ السلامُ والأمنُ في المجتمع.
- ه. غيابُ ثقافةِ الحوارِ والتواصلِ: إنَّ كثيرًا مِنْ حالاتِ العنفِ داخلَ الأسرةِ والمجتمع، تكونُ بسببِ غيابِ أسلوبِ الحوارِ والتواصلِ المناسبِ، ممّا يؤدّي إلى عدم تَقَبُّلِ الآخرِ، فيصبحُ استخدامُ العنفِ في حلِّ الخلافاتِ والمشكلاتِ نتيجةً أساسيةً في ذلكَ، ومِنْ ثَمَّ تزيدُ العداوةُ والكراهيةُ بَيْنَ أفرادِ الأسرةِ أو المجتمع.

## أَقْتَرِحُ أَقْتَرِحُ

أَقْتَرِحُ أَفْكَارًا تُسهمُ في تعديلِ سلوكاتِ زُملائي/ زَميلاتي داخلَ المدرسةِ في المجالاتِ الآتيةِ: 1. تَجنّبُ الكلامِ البذيءِ. 2. احترامُ النظام. 3. المشاركةُ في الأنشطةِ.

#### توجيهاتُ الإسلام للحدِّ مِنَ العنفِ المجتمعيِّ

جاءَ الإسلامُ بمجموعة مِنَ التوجيهاتِ تضمنُ أمنَ الفردِ والمجتمع واستقرارهُما، مِنها:

- أ . تعميقُ الإيمانِ باللهِ تعالى: ربطَ اللهُ تعالى: ربطَ اللهُ تعالى: ربطَ اللهُ تعالى: والستقرارَ النفسيَّ بالإيمانِ بهِ سبحانَهُ وبِذِكْرِهِ. قالَ تعالى: ﴿ ٱلنَّذِينَ عَامَنُواْ وَتَطْمَبِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ ٱلْابِذِكْرِ ٱللَّهِ الْمُعَالِ الصالحةِ، والمداومةِ على ذكرِ اللهِ تعالى، والمحافظةِ على تلاوةِ القرآنِ الكريمِ وتطبيقِ ما جاءَ فيهِ مِنْ قِيم وتشريعات، والمحافظةِ على أداءِ الصلاةِ الّتي تؤلّفُ القلوبَ. وهذا كلَّهُ يجعلُ الإنسانَ محبًّا لمجتمعِه، هادئًا في تصرفاتِه، ونافعًا لنفسِهِ وللآخرينَ.
- ب. التنشئةُ الأَسَريّةُ الصالحةُ: يكونُ ذلكَ بتنشئةِ الأطفالِ منذُ نعومةِ أظفارِهِمْ داخلَ الأسرةِ على المحبّةِ والتعاونِ، وإشغالِ أوقاتِ الفراغِ لديمِمْ بِها هوَ نافعٌ، مثلَ: النشاطِ الثقافيِّ، والنشاطِ الرياضيِّ، وتعليمِهِمُ المهاراتِ الإبداعيةَ، والعملِ التطوعيِّ؛ فقدْ مرَّ النّبيُّ عَلَى نَفَرٍ مِنْ أَسْلَمَ ينتَضِلونَ، فقالَ عَلَيْهِ: «ارْموا بَني المهاراتِ الإبداعيةَ، والعملِ التطوعيِّ؛ فقدْ مرَّ النّبيُّ عَلَى نَفَرٍ مِنْ أَسْلَمَ ينتَضِلونَ، فقالَ عَلَيْهِ: «ارْموا بَني السماعيلَ، فإنَّ أباكُمْ كانَ رامِيًا، ارْموا، وأنا مَعَ بَني فلانٍ»، قالَ سَلَمةُ بنُ الأكوع هُذَ فأمسكَ أحدُ الفريقينِ

بأيديهِمْ، فقالَ رسولُ اللهِ عَيَالِيَّةِ: «ما لَكُمْ لا تَرمونَ؟»، قالوا: كيفَ نَرْمي وأنتَ مَعَهُمْ؟ قالَ النّبيُّ عَيَالَةٍ: «ارْموا، فأَنا مَعَكُمْ كُلُّكُمْ» [رواهُ البخاريُّ] (ينتَضِلونَ: أَيْ ينسابقونَ في الرَّمْي).

- ج. تحقيقُ العدالةِ المجتمعيةِ: جعلَ الإسلامُ الناسَ سواسيةً في حقوقِهِمْ وواجباتِهِمْ، وعَدَّ مِنْ أعمالِ الدولةِ الأساسيةِ رعاية حصولِ الناسِ على حقوقِهِمْ وأداءِ واجباتِهِمْ بعدالةٍ وتكافؤ للفرص. ومَتى وُجِدَتِ العدالةُ أصبحَ الإنسانُ متوازنًا في تصرفاتِهِ، وغيرَ ساخطٍ على غيرِهِ. قالَ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُ كُمُ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَتِ إِلَىٰ أَسَمَ عَلَى النَّاسِ أَن تَعَكَّمُواْ بِالْعَدَلِ إِنَّ ٱللَّهَ يَعِمُا يَعِظُكُم بِيُّ اللَّهَ عَلَى النَّاسِ أَن تَعَكَّمُواْ بِالْعَدَلِ إِنَّ ٱللَّهَ يَعِمُا يَعِظُكُم بِيُّ اللَّهَ عَلَى النَّهِ النساءَ ١٥٥].
- د . سيادةُ القانونِ: الجميعُ أمامَ القانونِ وعندَ المساءلةِ سواءٌ؛ لِذا شرعَ الإسلامُ العقوباتِ الدنيويّةَ الزاجرةَ لِفظِ الإنسانِ وكرامتِهِ مِنَ الاعتداءِ. قالَ تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةٌ يُتَأَوّٰ لِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّ عُورَ ﴾ [البقرة: ١٧٩].
- ه. نَشرُ ثقافةِ الرفقِ والحوارِ والتسامحِ في المجتمعِ: إنَّ التعاملَ مَعَ الإنسانِ المخطئِ بصورةٍ إيجابيةٍ عَنْ طريقِ الحوارِ والتسامحِ يُسهمُ في معالجةِ ما يقعُ منهُ مِنْ خطأ، وتعزيزِ سلوكاتِهِ الصحيحةِ وتعديلِ غيرِ الصحيحِ منها، ويحُثُّهُ عَلَى التزامِ آدابِ الحديثِ، والإنصاتِ الفاعلِ، والتعبيرِ عَنِ الآراءِ والمشاعرِ بصورةٍ صحيحةٍ، ومن ثمّ يصبحُ أكثرَ استجابةً وفاعليةً في أُسرَتِهِ ومجتمعِهِ.

يقعُ عَلَى العلماءِ والمتخصصينَ واجبُ توعيةِ الناسِ بأهميةِ الحوارِ والعَفوِ والتسامح، وبيانِ النصوصِ الشرعيةِ التي تدعو إلى ذلك، كقولِهِ تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمُرُ بِٱلْفُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]، وقولِهِ عَلَى التّبي تدعو إلى ذلك، كقولِهِ تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمُرُ بِٱلْفُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]، وقولِهِ عَلَى الرفق ما لا يُعطي على العُنفِ، وما لا يُعطي على ما سواهُ» [رواهُ مسلمً].



#### أَتَدَبَّرُ وَأُبَيِّنُ

أَتَدَبَّرُ قولَ النَّبِيِّ عَلَيْكَ اللَّمَانِ، ولا اللَّعَانِ، ولا اللَّعَانِ، ولا البَذيءِ» [رواهُ الترمذيً] (الطَّعَانِ: النَّعِيبُ النَّاسَ)، ثُمَّ أُبِيِّنُ التوجيهَ النبويَ الَّذي يعلُ عليهِ.

### أَسْتَزيدُ

يُعَدُّ التعصّبُ للآراءِ والأعرافِ والعاداتِ والتقاليدِ واللونِ والجنسِ أحدَ أسبابِ العنفِ المجتمعيِّ، وقَدْ يؤدي الدفاعُ عَنها بتعصّبِ إلى الاتجاهِ نحوَ العنفِ في المجتمع؛ لفرضِ الرأي بقوّةٍ على الآخرينَ. وهذا يشيرُ إلى جُمودِ المتعصِّب؛ إذْ لا يسمحُ لنفسِهِ بالحوارِ مَعَ الآخرينَ؛ لأنّهُ يَرى نفسَهُ عَلى الحقِّ دونَ غيرهِ.

ويُعَدُّ الثَّارُ أيضًا مِنَ العنفِ المجتمعيِّ الَّذي حاربَهُ الإسلامُ؛ وهوَ أَنْ يقتلَ أقاربُ الْقتيلِ القاتلَ نفسَهُ أَوْ أحدَ أقاربِهِ؛ انتقامًا لأنفسِهِمْ دونَ أَنْ يترُكوا للدولةِ حَقَّ إقامةِ القِصاصِ الشرعيِّ.

## أَرْبِطُ ۗ قَعَ السّيرَةِ النَّبَوِيَّةِ

واجه سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْ أثناءَ تربيةِ أصحابِهِ عَضَ مظاهرِ العنفِ المجتمعيّ، فعالجَها بحكمة. ومِنْ ذلكَ أنَّ أبا ذرِّ وبلالًا اللهِ عَلَيْ النّبيّ إلى النّبيّ ذرِّ في اللهُ عَلَيْ لأبي ذرِّ في اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَا الللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَا عَل

## اُنَظُّمُ تَعَلُّمي أُنظُّمُ تَعَلَّمي

| موقفُ الإسلامِ مِنَ العنفِ المجتمعيِّ           |                 |
|-------------------------------------------------|-----------------|
| مفهومُ العنفِ المجتمعيِّ، ونوعاهُ               |                 |
| ب                                               | مفهومُهُ:       |
| أسبابُ العنفِ المجتمعيِّ                        |                 |
| ب جـ                                            | أ               |
|                                                 |                 |
| توجيهاتُ الإسلامِ للحدِّ مِنَ العنفِ المجتمعيِّ |                 |
| هــهــ                                          | ا               |
| ••••••••••••                                    |                 |
| أَسْمو بِقِيَمي                                 | <b>(6)</b>      |
| العنفِ.                                         | أَبْتَعِدُ عَنِ |
|                                                 | 2               |

#### ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّ

- 1 أُبِيِّنُ مفهومَ العنفِ المجتمعيِّ.
- 2 أُوَضِّحُ كيفَ يُعَدُّ التفكُّ الأُسَرِيُّ مِنْ أسبابِ العنفِ المجتمعيِّ.
- أَسْتَنْتِجُ مِنَ النصَّينِ الشرعيَّنِ الآتينِ توجيهاتِ الإسلام للحدِّ مِنَ العنفِ المجتمعيِّ:
  - أ . قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴾.
- ب. قالَ رسولُ الله ﷺ: «إِنَّ اللهَ رَفيقٌ يحبُّ الرفقَ، ويُعطي عَلى الرفقِ ما لا يُعطي عَلى العنفِ، وما لا يُعطى على ما سِواهُ» [رواهُ مسلمً].
  - أُبِيِّنُ الأثرَ المترتّبَ عَلى غيابِ أسلوبِ الحوارِ والتواصلِ في الأسرةِ والمجتمعِ.
  - أضعُ إشارة (√) بجانبِ العبارةِ الصحيحةِ، وإشارة (X) بجانبِ العبارةِ غيرِ الصحيحةِ فيها يأتي:
    - أ . ( ) يُعَدُّ العنفُ المادّيُّ مِنْ أشدِّ أنواع العنفِ؛ لتعرّضِ الأشخاصِ للإيذاءِ الجسديِّ.
- ب. ( ) انتشارُ الظلم في المجتمع وغيابُ المساواةِ وتكافؤِ الفرصِ مِنْ أسبابِ العنفِ في المجتمع.
  - ج. ( ) يترتّبُ على العنفِ المادّيّ ضعفُ ثقةِ الإنسانِ بنفسِهِ.
  - د . ( ) يُعَدُّ التعصبُ للأعرافِ والعاداتِ أحدَ أسبابِ العنفِ المجتمعيِّ.

### أُقَيِّمُ تَعَلُّمي أَعَيْم

| درجةُ التَّحقُّقِ |        | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّم                                       |
|-------------------|--------|--------|------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ            | متوسطة | عاليةٌ |                                                            |
|                   |        |        | أُبِيِّنُ مفهومَ العنفِ المجتمعيِّ وأنواعَهُ.              |
|                   |        |        | أُوَضِّحُ أسبابَ العنفِ المجتمعيِّ.                        |
|                   |        |        | أُعَدِّدُ توجيهاتِ الإسلامِ للحدِّ مِنَ العنفِ المجتمعيِّ. |
|                   |        |        | أَمَّتَّلُ القِيَمَ والاتجاهاتِ الواردةَ في الدرسِ.        |

#### مِنْ أُعِلَامِ الصحابة ﴿ الْمُ عَلَى ثَرَى الأردنِّ





#### الْفكرَةُ الرَّئيسَةُ ﴿ الْفَكْرَةُ الرَّئيسَةُ

يحتضنُ ثَرى الأردنِّ عددًا كبيرًا مِنْ صحابةِ سيّدِنا رسولِ اللهِ ﷺ، منهُمْ: معاذُ بنُ جبل ﷺ، والحارثُ بنُ عُميرِ الأزديُّ ا ه وشُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ه، وضرارُ بنُ الأزور ه.



مقامُ الصحابيِّ الجليل أبي عبيدةَ عامرِ بنِ الجرّاح ،

## ك أَتَهَيَّأُ وَأَسْتَكْشِفُ

#### أَقْرَأُ الحديثَ الشريفَ الآتيَ، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليهِ:

عَنْ عبدِ اللهِ بن عُمَرَ ، قالَ: أُمَّرَ رسولُ اللهِ عَلَيْ فِي غزوةِ مؤتةً زيدَ بنَ حارثةٍ، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنْ قُتِلَ زيدٌ فجعفرٌ، وإِنْ قُتِلَ جعفرٌ فعبدُ اللهِ بنُ رواحةَ» [رواهُ البخاريُّ].

- 1 أَذْكُرُ اسمَ المكانِ الّذي استُشْهِدَ فيهِ هؤلاءِ الصحابةُ عَلَيْهِ.
  - 2 أَسْتَنْتِجُ دِلالةَ وجودِ مَقاماتِ الصحابةِ عِنه في الأردن.

سُمِّيتُ بعضُ المناطقِ الأردنيةِ بأسماءِ الصحابةِ الَّذينَ لَهُمْ مقاماتٌ فيها. ومِنْ ذلكَ: بلدةُ وقّاص، نسبةً إلى الصحابيِّ عامرِ بن أبي وقّاص ١٤٥٥ وبلدة ضرار نسبة إلى الصحابيِّ ضرارِ بن الأزْورِ ١٠٠٠ وبلديةُ معاذِ بن جبل، وبلديةُ شُرَحْبيلَ بن حسَنةً. أَتعرُّفُ مزيدًا مِنْ أسماءِ المناطق في

الأردنِّ، عَنْ طريقِ الرّمزِ 🔐 📲 المجاور (QR Code).



## أُسْتَنيرُ

يَحظى الصحابةُ على بمكانةٍ عظيمةٍ عندَ المسلمينَ في حياتِهمْ وبعدَ مماتِم، قالَ تعالى: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّاوُنَ مِنَ ٱلْمُهَجِدِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدَأْ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة:١٠٠]، وقَدْ دُفِنَ عددٌ كبيرٌ مِنْ هؤلاءِ الصحابةِ ، في الأردنِّ، ومنهُمْ: معاذُ ابنُ جبل ، والحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ ، فشُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ، فضرارُ بنُ الأزْورِ ، فه وفروةُ بنُ عَمرِو

#### الصحابيُّ الجليلُ معاذُ بنُ جبلٍ اللهُ

أسلمَ معاذُ بنُ جبلٍ الله بعدَ بيعةِ العقبةِ الثانيةِ وهوَ شابٌ لَمْ يتجاوزْ عمرُهُ ثمانيةَ عشرَ عامًا، وكانَ مِنْ بينِ سبعينَ أنصاريًّا بايَعوا سيّدَنا محمّدًا عَلِيهٍ في تلكَ البيعةِ، وشهدَ غزواتِ النّبيّ عَلِيهٍ جميعَها.

كَانَ مَعَاذُ ﴿ مِنْ عَلَمَاءِ الصحابةِ ﴿ فَقَدْ قَالَ عَنْهُ النّبِيُ عَلَيْهُ النّبِيُ عَلَيْهُ النّبِي عَلَيْهُ النّبِي عَلَيْهُ اللّهِ مِنْ عَلَمَاءِ الصحابةِ ﴿ وَعَانَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَيُوصِيهِ بِالخَيرِ، ويقولُ لَهُ: ﴿ يَا مُعَاذُ، واللّهِ إِنّي الرّواهُ الزّمذي اللّه عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل



مقامُ الصحابيِّ الجليلِ معاذِ بنِ جبلٍ ١٠٠٠.



أَسْتَقْصِي أسبابَ شدّةِ محبّةِ سيّدِنا محمّدٍ عَيْكَةً للصحابيِّ مُعاذِ بنِ جبلِ هُهُ.

### الصحابيُّ الجليلُ الحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ ،

مقامُ الصحابيِّ الجليلِ الحارثِ الأزديِّ ،

بعثَ سيّدُنا محمّدٌ عَلَيْ الحارثَ بنَ عُميرِ الأزديّ الله بكتابٍ إلى مَلِكِ بُصرى الشامِ يدعوهُ فيه إلى الإسلامِ، فاعترضَ طريقَهُ شُرَحبيلُ بنُ عَمرو الغسانيُّ، فقالَ: أينَ تريدُ؟ قالَ: الشامَ. قالَ: لعلّكَ مِنْ رُسُلِ محمّدٍ، قالَ: نعمْ، أنا رسولُ رسولِ اللهِ عَلَيْ ، فقتلَهُ [رواهُ ابنُ عساكرًا، فكانَ هُ أولَ شهيدٍ مِنْ أصحابِ النّبيِّ عَلَيْ استُشهِدَ في الأردنِّ. وقَدْ كانَتْ أعرافُ الناسِ تمنعُ

قَتْلَ الرَّسُلِ؛ إِذْ لَمْ يُقتَلُ لرسولِ اللهِ عَلَيْ رسولٌ غيرُ الحارثِ الأزديِّ اللهُ عَلَيْ السنةِ الثامنةِ للهجرةِ، وقدْ دُفِنَ اللهُ عَلَيْ السنةِ الثامنةِ للهجرةِ، وقدْ دُفِنَ الله عَمْدِ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْدُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ الله عَمْدِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُل

# أَسْتَنْتِهُ أَسْتَنْتِهُ

أَسْتَنْتِجُ دِلالةَ إرسالِ سيّدِنا محمّدٍ عَيْكَةً جيشًا لقتالِ مَنْ قتلوا الصحابيَّ الحارثَ بنَ عُميرِ الأزديّ هيه.

#### ثالثًا الصحابيُّ الجليلُ شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ١١٠٠

هُو مِنَ الصحابةِ الَّذين جَمعوا بَيْنَ هجرتي الحبشةِ والمدينةِ المنورةِ، وكانَ مِنْ كُتّابِ الوَحي، وشاركَ في عددٍ مِنَ المعاركِ والغزواتِ، كاليرموكِ وفتحِ دمشقَ، وعيّنَهُ الخليفةُ أبو بكر الصّدّيقُ في قائدًا لأحدِ الجيوشِ الأربعةِ التي شاركَتْ في فتحِ الأردنِّ، ونجحَ في فتحِ غورِ الأردنِّ، وكانَ مِنْ قادةِ جيشِ المسلمينَ في معركةِ فِحلِ في غورِ الأردنِّ، وأسهمَتْ قيادتُهُ المحنَّكةُ في هزيمةِ الرومِ في بلادِ الشامِ ونَشرِ الإسلامِ فيها. وقَدْ تُوفِقَي في بطاعونِ عمواسَ في السنةِ الثامنةَ عشرةَ للهجرة، وقبرُهُ في الأغوارِ الشاليةِ بمحافظةِ إربدَ.



مقامُ الصحابيِّ الجليلِ شُرَحبيلَ بنِ

### أَتَعَلَّمُ

حَسَنةُ هِيَ أُمُّ شُرَحبيلَ، أُمّا أبوهُ فهوَ عبدُ اللهِ بنُ المُطاعِ القرشيُّ.



أَرْجِعُ إلى (دليلُ مَقاماتِ الأنبياءِ والصحابةِ والمواقعِ الدينيّةِ) عَنْ طريقِ الرّمزِ المجاورِ (QR Code)، ثمَّ أَكْتُبُ ملخّصًا عَنْ مَعْرَكَةِ فَحل.



### رابعًا الصحابيُّ الجليلُ ضِرارُ بنُ الأزْورِ الأسديُّ ، اللهُ المائنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

كُنِّي هذا الصحابيُّ بأبي الأزْورِ، وقدْ أسلمَ بعدَ فتحِ مكةَ، وكانَ مِنْ أغنياءِ الصحابةِ هِنْ إذْ تركَ ألفَ بعيرِ لأجلِ الإسلام، فقالَ لَهُ سيّدُنا محمّدٌ عَيْكَةٍ: «ما خُبنَتْ بيعتُكَ يا ضرارُ» [رواهُ الحاكمُ] (ما خُبنَتْ: ما نَقَصَتْ).

وكانَ فَ فارسًا شجاعًا، وشَاعرًا، ومِنَ المحاربينَ الأَشدَّاءِ، وقدْ حظي بمكانةٍ كبيرةٍ عندَ النّبيِّ عَلَيْهُ، فكانَ يؤمّرُهُ على السّرايا، وشاركَ في محاربة المرتدّينَ، وفتوحِ الشامِ، وقدْ دُفِنَ فِي الأغوارِ الوُسطى بمحافظةِ البلقاءِ في بلدةٍ سُمِّيَتْ باسمِهِ.



مقامُ الصحابيِّ الجليلِ ضرارِ بنِ الأزْورِ ٨٠.

# أَنْتَقي وَأُبَيِّنُ أَنْتَقي وَأُبَيِّنُ

أَنْتَقي صفةً أعجبَتْني مِنْ صفاتِ الصحابيِّ الجليلِ ضرارِ بنِ الأزْورِ ١٠٠ ثُمَّ أُبيِّنُ كيفَ أطبِّقُها في حياتي.

### خامسًا فَرْوةُ بنُ عَمرو الجُذاميُّ ﷺ

كَانَ فَروةُ ﴿ عَاملًا لَقيصرَ على معانَ، وقدْ أسلمَ واستُشهِدَ زمنَ النّبيِّ عَلَيْهُ، لكنَّهُ لَمْ يلتقِ بِهِ عَلَيْهُ، إذْ أرسلَ رسولًا إلى النّبيِّ عَلَيْهُ يخبرُهُ بإسلامِهِ، وأهدى لَهُ بغلةً بيضاءً.

ولَمَّا بلغَ الرومَ خبرُ إسلامِهِ حاوَلوا تَنْيَهُ عَنِ الإسلام، إلَّا أَنَّهُ ظلَّ متمسّكًا بدينِهِ؛ فقتَلوهُ قربَ مِنطقةِ حمّاماتِ عَفْرا في محافظةِ الطفيلةِ جنوبَ الأردنِّ.

يُسَنُّ للمسلم زيارةُ القبورِ لأخذِ العِبرةِ، وكانَ سيّدُنا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ يزورُ مقبرةَ البقيع، ويقولُ: «نَهَيتُكُمْ عَنْ زيارةِ القبورِ، فَزوروها » [رواهُ مسلمٌ]. ويراعي المسلمُ عندَ زيارتِهِ القبورَ عددًا مِنَ الآدابِ الشرعيةِ، مِنْ أهمِّها: أ . الاحتشامُ، وتركُ المزاحَمةِ، واجتنابُ الاختلاطِ المحرَّم.

- ب. الوَقارُ، واجتنابُ العاداتِ الجاهليةِ، مثل: النّياحةِ، وتقديم القَرابينِ لها.
- ج. اجتنابُ السلوكاتِ السيّئةِ، مثل: السّيرِ عَلى القبورِ، وتدخينِ السجائرِ، ورفع الصوتِ، والأحاديثِ الجانبيةِ.
- د . السلامُ على صاحب القبرِ؛ فقدْ كانَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ إذا أتى المقابرَ قالَ: «السّلامُ عليكُمْ أهلَ الدّيارِ مِن المؤمنينَ والمسلمينَ، وإنّا إنْ شاءَ اللهُ بِكُمْ لاحقونَ، أنتُمْ لَنا فَرَطٌ، ونحنُ لَكُمْ تَبَعٌ، أسألُ اللهَ العافيةَ لَنا ولَكُمْ» [رواهُ النسائيًّ] ( فَرَطُّ: متقدَّمٌ أَوْ سابقٌ).

## فَعَ السِّياحَةِ

تُعَدُّ الملكةُ الأردنيةُ الهاشميةُ منطقةَ جذبِ للسياحةِ الدينيّةِ؛ لِما يتوافرُ فيها مِنْ أماكنَ دينيّةٍ، مثلَ: مقاماتِ الأنبياءِ والصحابةِ، ومواقع المعاركِ الإسلاميةِ كمعركةِ مؤتةَ واليرموكِ، إلى جانبِ عددٍ مِنَ القصورِ والقِلاع الإسلاميةِ. أَرْجِعُ إلى (دليلُ مقاماتِ الأنبياءِ والصحابةِ والمواقع الدينيّةِ والتاريخيّةِ في المملكةِ الأردنيةِ

| ,                             | َّبةِ 🥮 عَلى ثَرى الأردنِّ | مِنْ أعلامِ الصحا                        |
|-------------------------------|----------------------------|------------------------------------------|
|                               |                            | ,                                        |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | ŗ                                        |
| •••••                         | •••••                      |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | ب                                        |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | حـ.                                      |
|                               | •••••                      |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | د                                        |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | _                                        |
|                               |                            | a                                        |
|                               |                            |                                          |
| • • • • • • • • • • • • • • • |                            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  |
|                               |                            |                                          |
|                               |                            | أَسْمو بِقِيَمي 🔻                        |
|                               |                            | اً أُقْتَدى بأصحاب سيّدِنا رسولِ الله ﷺ. |
|                               |                            | ا أقتَّدي باصحاب سيَّدنا رسول الله ﷺ.    |

#### ﴿ ﴾ أَخْتَبِرُ مَعْلُوماتي



1 أُبِيِّنُ أَهمَّ الأعمالِ الَّتي قامَ بِها الصحابيُّ مُعاذُ بنُ جبل ، بعدَ إسلامِهِ.

أَذْكُرُ ما يدلُّ على براعةِ الصحابيِّ شُرَحبيلَ بنِ حسنةَ ﴿ فِي القيادةِ العسكريةِ.

3 أُعَلِّلُ ما يأتي:

أ . وقوعُ معركةِ مؤتةً.

ب. قتلُ الروم الصحابيَّ فَرْوةَ بنَ عَمرِو الجُذاميُّ ﷺ.

أُعَدِّهُ أَدَبَينِ مِنْ آدابِ زيارةِ القبورِ.

أضع دائرة حول رمز الإجابة الصحيحة فيها يأتي:

1. الصحابيُّ الجليلُ الّذي قادَ الجيشَ الّذي فتحَ غَورَ الأردنِّ هوَ:

أ . فَرُوةُ بِنُ عَمرو الجُذاميُّ ﷺ.

ب. مُعاذُ بنُ جبل ﴿ د . شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ عليهُ.

ج. ضرارُ بنُ الأزور عليه.

2. الصحابيُّ الجليلُ الّذي قالَ عنهُ النّبيُّ عَيَالِيَّةِ: «أعلمُهُمْ بالحلالِ والحرام» هوَ:

ب. شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ عِلَيْهُ.

أ . ضرارُ بنُ الأزْور ١٠٠٠ أ

د . الحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ هُ.

جـ. معاذُ بنُ جبل ﷺ.

3. أولُ صحابيِّ جليل استُشهدَ على ثَرى الأردنِّ هوَ:

ب. الحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ عِلَيْهُ.

أ . شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

د. معاذُ بنُ جبل ﴿ مُعَادُ

جـ. ضرارُ بنُ الأزُّور ، اللهُ

4. الصحابيُّ الجليلُ الَّذي قالَ لَهُ سيّدُنا محمّدٌ ﷺ: «ما غُبنَتْ بَيعتُكَ» هوَ:

ب. شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ١١٠٠

أ . ضرارُ بنُ الأزْور ١١٠٠ أ

د . الحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ هُ.

ج. مُعاذُ بنُ جبل ﷺ.

5. الرسولُ الوحيدُ الَّذي قُتِلَ مِنْ رُسُل سَيِّدنا محمّدٍ عَلَيْهُ هُوَ:

ب. ضرارُ بنُ الأزْور على.

أ . شُرَحبيلُ بنُ حسَنةَ ﴿ اللهُ الل

د . الحارثُ بنُ عُمير الأزديُّ هُ.

ج. مُعاذُ بنُ جبلِ ﴿ مُعادُ

# أُقَيِّمُ تَعَلَّمي أَعَلَّمي

| درجةُ التَّحقُّقِ |         | د      | نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ                                                        |
|-------------------|---------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| قليلةٌ            | متوسطةٌ | عاليةٌ |                                                                              |
|                   |         |        | أُعَرِّفُ ببعضِ أصحابِ النَّبِيِّ عَيَّالِيًّ اللَّذينَ دُفِنوا في الأردنِّ. |
|                   |         |        | أَسْتَنْتِجُ دِلالاتِ وُجودِ مَقاماتٍ للصحابةِ ١٨٠ على ثَرى الأردنِّ.        |
|                   |         |        | أُقَدِّرُ جهودَ الصحابةِ على نَشرِ الإسلامِ في الأردنِّ.                     |
|                   |         |        | أَلْتَرِمُ آدابَ زيارةِ القبورِ.                                             |

