





# الصّف الحادي عشر (الفرع الأدبيّ) الفصل الدراسي الثاني

### فريق التأليف

أ.د. هاي\_\_\_\_\_ عبد الحفيظ داود (رئيسًا)

أ.د. خالد عطية السعودي (مشرفًا على لجان التأليف)

د. سم\_\_\_\_ محم\_د أبويحيى (منسقاً)

د.محمد عبد الله طلافحة د.محمد عبد الله طلافحة

صلاح عبد الله أبو مطر رهام أحمد حسن ناصر

### الناشر: المركز الوطنى لتطوير المناهج

يسر المركز الوطني لتطوير المناهج استقبال آرائكم وملحوظاتكم الخاصة بهذا الكتاب عن طريق العناوين الآتية:

- - **m** @nccdjor
- @ feedback@nccd.gov.jo

  ø www.nccd.gov.jo

قررت وزارة التربية والتعليم تدريس هذا الكتاب في مدارس المملكة الأردنية الهاشمية جميعها، بناءً على قرار المجلس الأعلى للمركز الوطني لتطوير المناهج في جلسته رقم (2022/130) تاريخ 2022/11/8 ، وقرار مجلس التربية والتعليم رقم (2022/130) تاريخ 2028/12/2 بدءًا من العام الدراسي 2022/2024م.

ISBN 978-9923-41-235-0



المملكة الأردنية الهاشمية رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية (2022/1310)

375,001

الأردن المركز الوطني لتطوير المناهج

الدراسات الإسلامية: الصف الحادي عشر الفرع الأدبي (الفصل الثاني) / المركز الوطني لتطوير المناهج، عمان، المركز، 2022

(128) ص.

ر.إ. : 2022/1310

الواصفات: /تطوير المناهج//المقررات الدراسية// مستويات التعليم// المناهج/ يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مصنفه، ولا يعبّر هذا المصنف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية.

### بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِهِ

الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد، فانطلاقًا من الرؤية الملكية السامية، يستمر المركز الوطني لتطوير المناهج بالتعاون مع وزارة التربية والتعليم في أداء الرسالة المُتعلِّقة بتطوير المناهج الدراسية؛ بُغْيَة تحقيق التعلُّم النوعي المُتميِّز، وبناءً على ذلك، فقد جاء كتاب الدراسات الإسلامية للصف الحادي عشر مُنسجِمًا وفلسفة التربية والتعليم وخطة تطوير التعليم في المملكة الأردنية الهاشمية، وحُققًا مضامين الإطارين العام والخاص للتربية الإسلامية ومعاييرهما ومؤشرات أدائهما المتمثلة في إعداد جيل مؤمن بدينه الإسلامي، ذي شخصية إيجابية متوازنة، معتز بانتهائه الوطني، مُلتزِم بالتصور الإسلامي للكون والإنسان والحياة، متمثل الأخلاق الكريمة والقيم الأصيلة، مُلِم بمهارات القرن الحادي والعشرين.

وتتسم كتب التربية الإسلامية بخصوصية تنبع من دورها الذي تؤديه؛ فهي تتصل اتصالًا مباشرًا بحياة الطلبة وواقعهم، بوصفها إطارًا مرجعيًّا لتصرفاتهم وسلوكاتهم وقيمهم واتجاهاتهم، وهي لا تزودهم بالمعلومات فحسب، إنها تسهم في تنمية حياتهم العلمية والعملية تنمية متكاملة وشاملة. ولأهمية هذا الدور فقد روعي في تأليف هذا الكتاب التعلم البنائي المنبثق من النظرية البنائية التي تمنح الطلبة الدور الأكبر في عمليتي التعلم والتعليم، فقد تمثلت العناصر الأساسية في الدرس من: التعلم القبلي، والفهم والتحليل، والإثراء والتوسع، والمراجعة والتقويم، فضلًا عن إبراز المنحى التكاملي بين محاور التربية الإسلامية، ودمج المهارات الحياتية والمفاهيم العابرة في أنشطة الكتاب المتنوعة وأمثلته المتعددة، كما يتيح المحتوى للطلبة فرصًا عديدة للعمق المعرفي عَبْر الإشارة إلى الدراسات المعمقة، فضلًا عن توظيف المهارات والقدرات والقيم توظيفًا تفاعليًّا يحرِّك الطلبة ويستمطر أفكارهم، فيصلون إلى المعلومة بأنفسهم تحليلًا واستنتاجًا.

يتألف الجزء الثاني من هذا الكتاب من ثلاث وحدات، بُنِيَت على أساس العلاقات الجوهرية التي يرتبط بها الإنسان، وهي: علاقته بربه سبحانه، وعلاقته بنفسه، وعلاقته بغيره. ويعزّز هذا المحتوى مجموعة من الكفايات الإنساسية، مثل: كفايات التفكير الإبداعي والتفكير الناقد، والكفايات اللغوية، وكفايات التعاون والمشاركة، وكفايات التقصى والبحث وحل المشكلات.

لا شك في أن ضهان استيعاب الطلبة واكتسابهم هذه الكفايات يتطلب بعض التغييرات والتطوير الطارئ على طرائق التدريس وآليات التقييم المستخدمة بتوجيه وإدارة منظمة من المعلم/ة، وله أن يجتهد في توضيح الأفكار وتطبيق الأنشطة وفقًا لخطوات محدَّدة منظَّمة؛ بغية تحقيق أهداف المبحث التفصيلية تحقيقًا يتلاءم وظروف البيئة التعليمية التعليمية التعليمية وإمكاناتها، واختيار الإستراتيجيات التي تساعد على رسم أفضل المهارسات وتحديدها لتنفيذ الدروس وتقييمها.

نسأل الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص والقبول، وأن يعيننا جميعًا على تحمل المسؤولية وأداء الأمانة.

### المركز الوطني لتطوير المناهج

## الفهرس

| رقم الصفحة              |                                                                                                                                                | الوحدة                                         |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 6<br>15<br>22           | <ul> <li>1. الدعوة إلى الله تعالى</li> <li>2. الاستغفار</li> <li>3. فضل الصيام وأثره في حياة المسلم</li> </ul>                                 | الوحدة الأولى:<br>علاقة الإنسان<br>بربه سبحانه |
| 30<br>38<br>46<br>54    | <ol> <li>إدارة الذات في الاسلام</li> <li>الإسلام والتفكير</li> <li>رعاية الموهوبين في الإسلام</li> <li>آفات اللسان</li> </ol>                  | الوحدة الثانية:                                |
|                         |                                                                                                                                                | علاقة الإنسان<br>بنفسه                         |
| 62<br>69<br>79<br>88    | <ol> <li>الإسلام والاختلاف في الرأي</li> <li>الإسلام والإعلام</li> <li>الحُبّ في الإسلام</li> <li>العمل التطوعي في الإسلام</li> </ol>          |                                                |
| 95<br>103<br>112<br>120 | <ul> <li>5. المزاح: ضوابطه وآثاره</li> <li>6. الإسلام وإدارة الأزمات</li> <li>7. الجرائم الإلكترونية</li> <li>8. الإسلام وكبار السن</li> </ul> | الوحدة الثالثة:<br>علاقة الإنسان<br>بمن حوله   |



# الوحدة الأولى

علاقة الإنسان بربّه سبحانه

الدعوة إلى الله تعالى

الاستغفار

فضل الصيام وأثره في حياة المسلم

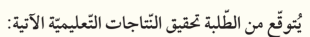
3

# الدعوة إلى الله تعالى

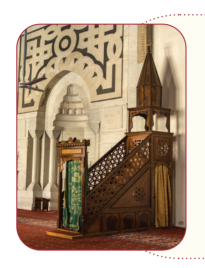


## النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- 1 بيانُ مفهوم الدعوة إلى الله تعالى وأهميتها.
  - 2 توضيحُ صفات الداعي.
  - استنتاج أساليب الدعوة إلى الله تعالى.
- التزامُ الحكمة والموعظة الحسنة في الدعوة إلى الله تعالى.



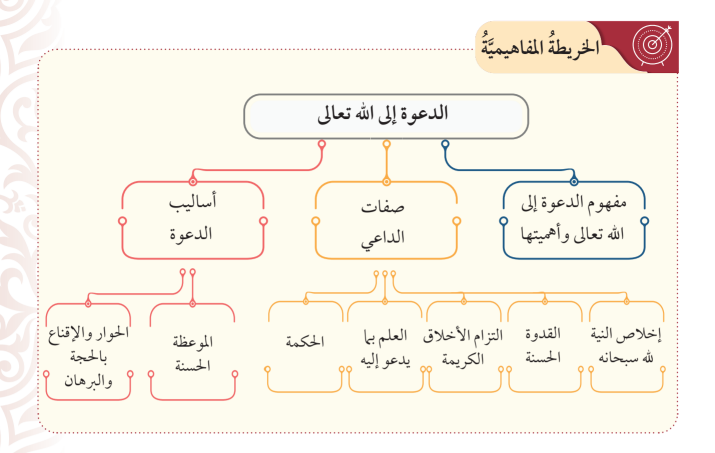
# التَّعَلُّمُ القَبليُّ القَبليُّ

| الإسلام هو الرسالة الخاتمة التي بعث الله تعالى بها سيدنا محمّدًا ﷺ إلى الناس كافة، وقد كلف الله عز وجل                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لسلمين بالدعوة إلى كل خير ومعروف والنهي عن كل منكر ليعم الخير، قال تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةُ يَدْعُونَ               |
| لَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]. |

### أُفكِّرُ وأُجيبُ

|                                   | وف والنهي عن المنكر؟      | 1 ما حكم الأمر بالمعر |
|-----------------------------------|---------------------------|-----------------------|
| <br>                              |                           |                       |
| يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر؟ | ريمة من يدعون إلى الخير و | 2 بِمَ وصفت الآية الك |
| <br>                              |                           |                       |





# الفَهمُ والتَّحليلُ

الدعوة إلى الله تعالى من واجبات المسلمين، لما لها من دور كبير في إصلاح الفرد والمجتمع، وبث قِيَم الخير والفضيلة، والنهى عن المنكر والرذيلة.

## أولاً: مفهوم الدعوة إلى الله تعالى وأهميتها

الدعوة إلى الله تعالى هي تبليغ الناسِ الإسلام، وتعليمهم إياه وتربيتهم عليه ودعوتهم إلى ما فيه خيرهم في الدنيا والآخرة.

وللدعوة إلى الله تعالى أهمية كبيرة ومكانة عظيمه في الإسلام، فهي وظيفة الأنبياء هذا، قال تعالى: 
﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكِ ﴿ اللئدة: ٢٧]، وهي طريق انتشار الإسلام والخير والرحمة بين الناس، وسبيل لهدايتهم، قال النبيُّ في: «فواللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رُجُلا واحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِن أَنْ يَكُونَ لَكَ مُمْرُ النَّعَمِ» [متفق عليه] [مُحُوالنَّعَمِ: الإيل الحمراء]، وتحقق الدعوة للناس الطمأنينة والحياة الطيبة في الدنيا والأجر والثواب في الآخرة إذا التزموها، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤَمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ وَ النعل: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤَمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ وَ النعل: ٩٤].

# أَسْتدلُّ على

أَستدلُّ بقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعُلَمِينَ ﴾ [الأنبياء:١٠٧]، على أهمية الدعوة إلى الله تعالى.

### ثانيًا: صفات الداعي

للداعي صفات وأخلاق ينبغي له أن يتحلى بها، لما لها من أثر كبير في قَبول دعوته، ومن هذه الصفات:

### أ. إخلاص النية لله سبحانه:

وهي من أهم الصفات التي يجب أن يتحلّى بها الداعي، فهي أساسٌ لنجاح دعوته، وقَبول عمله عند الله تعالى ونيل الأجر عليه، وحصول عون الله تعالى ونصرته له، قال تعالى: ﴿وَمَا أُمُرُوا إِلّا عِند الله تعالى ونيل الأجر عليه، وحصول عون الله تعالى ونصرته له، قال تعالى: ﴿وَمَا أُمُرُوا إِلّا لِيَعَبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاءَ ﴾ [البينة: ٥]، وقال النّبيّ ﷺ: ﴿إِنَّهَا الأَعْمَالُ بِالنّيّاتِ ارواهُ البخاريّ ومسلم].

### ب. القدوة الحسنة:

وتكون بالتزام الداعي ما يدعو إليه، وهي أمر مهم لإقناع الآخرين بالدعوة، وقد كان النّبيّ قدوة للمسلمين في كل شيء، في انهي عن شيء وأتاه، وما أمر بشيء إلا كان أسرع الناس إلى القيام به، قال تعالى:

﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١]، فالداعي يوافق قوله عمله وهو قدوة في دعوته الآخرين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمُ عَنْهُ ﴾ [هود: ٨٨].

### جـ. التزام الأخلاق الكريمة:

تعامُل الداعي بالصدق والعفو واللين والرحمة بالمدعوين والصبر عليهم وغيرها من الأخلاق الحسنة من أفضل الطرائق لنجاح الدعوة، وقد كان الخُلُق الحَسَن هو السمة المميزة لنَبيِّ الرحمة سيدنا محمّد ﴿ في الدعوة إلى الله تعالى،



قال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤] ، وقال تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلُو كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَا نَفَشُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ هَمُ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وقد صبر النَّبيُّ ﴿ على الْقَلْبِ لَا نَفَشُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ هَمُ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وقد صبر النَّبيُّ ﴿ على الصبر، قال تعالى: ﴿فَاصْبِرَ كَمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ أذى المشركين، وكان يحث أصحابه ﴿ على الصبر، قال تعالى: ﴿فَاصْبِرَ كَمَا صَبَرَ ٱولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

وقد دخل كثير من الناس الإسلام نتيجة معرفة أخلاق المسلمين واطلاعهم عليها، فالمسلمون في إندونيسيا وماليزيا وكثير من البلدان الإفريقية اقتنعوا بالإسلام واعتنقوه عندما تعاملوا مع التجار المسلمين الذين كانوا نهاذج أخلاقية راقية.

# أَتَأُمَّلُ أَستخرِجُ

أَتَأُمَّلُ الموقف الآتي، ثم أُستخرجُ منه الأخلاق الكريمة للنَّبيِّ ﴿ فِي الدعوة:

2 أُفكِّرُ في داعٍ بشوش الوجه، يبتسم في وجوه المدعوين، يسع جميعهم ببصره، معتدل الصوت، جميل العبارات، ييسر ويبشر، ثم أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في أثر ذلك في نجاح دعوته.

9

### د. العلم بها يدعو إليه:

ينبغي للداعي أن يتصف بالعلم في ما يدعو إليه، فكلما كان علم الداعي أوسع، كان عطاؤه أكبر، فالسداعي على بصيرة من دعوته، يعلم ما يدعو الناس إليه، قال تعالى: ﴿قُلُ هَذِهِ عَسَبِيلِي آَدُعُوا إِلَى فَالسَامِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَبَعَي للداعي الله وَمَا أَنَا مِنَ الله مِن الله عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَي للداعي الله عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَي للداعي الله عَلَى بَصِيرةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَي للداعي الله عَلَى بَصِيرةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَي للداعي الله التنفير، قال أن يعرف كيف يدعو الناس، فيتدرج معهم، ويأخذ بالتيسير لا التعسير، وبالتبشير لا التنفير، قال النّبي في: «يَسِّروا ولا تُعَسِّروا، وَلا تُنفِّروا» [رواهُ البخاريّ ومسلم].

#### هـ. الحكمة:

من الصفات الضرورية للداعي الحكمة، وذلك بمراعاة الوقت المناسب، والحال المناسبة، وطريقة عرض الدعوة، فما يقال في مناسبات الأفراح، يختلف عما يقال في الأتراح، وما يقال في الشدة غير ما يقال في الله على الله على الله الله الله على المناسب المناسب والمن ينتلف عن موطن الترهيب، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ كَمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الرخاء، وللترغيب موطن يختلف عن موطن الترهيب، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللَّهِ كَمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الرخاء، وللترغيب موطن يختلف عن موطن الترهيب، قال الناس المناسبيل وتعليب والمناسبيل الله الناسبيل والله والله الناسبيل والله والله الناسبيل والله والله

| ······                                       | أُستذكِرُ وأناقِشَ السندكِرُ وأناقِشَ                          |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| بكتاب يدعوه إلى الإسلام، ثم أُ <b>ناقِشُ</b> | أَستذكِرُ أسلوب النَّبيِّ ﷺ في خطابه لهِرَقْل عندما بعث إليه ب |
|                                              | زملائي/ زميلاتي في الأسلوب الأمثل في دعوة غير المسلمين.        |
|                                              |                                                                |
|                                              |                                                                |
|                                              |                                                                |



أساليب الدعوة هي الطرائق المؤدية إلى تبليغ الدعوة وإيصالها إلى المدعوين، وهي كثيرة ومتنوعة، والداعي الناجح من يتقن أساليب الدعوة ووسائلها، ويختار منها المناسب بحسب أحوال المدعوين وطبيعتهم، ومن هذه الأساليس:

### أ. الموعظة الحسنة:

الموعظة الحسنة تخاطب القلوب والمشاعر بلطف، وتبتعد عن الزجر والتأنيب، قال تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا﴾ [البقرة: ٨٣]، وعن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ ، قال: «كانَ النبيُّ ، يَتَخَوَّلُنا بالمَوْعِظَةِ في الأيّام؛ كَراهَةَ السَّامَةِ عَلَيْنا» [رواهُ البخاريّ ومسلم] [يَتَخَوَّلُنا: يَتحرّى الأوقاتَ المناسبةَ، كَراهَةَ السّامَةِ: خَوفًا على نُفوسِهم مِن الملَل]، وعن أم المؤمنين عائشة ، قالت: «كان النَّبِيُّ ، إذا بَلَغَهُ عَنِ الرَّجُلِ الشَّيْءُ لَمْ يَقُلْ: ما بالُ فُلانٍ يَقولُ: كذا وكذا، ولكِنْ يَقولُ: ما بالُ أَقُوام يَقولونَ: كذا، وكذا» [رواهُ أبو داود].

### ب. الحوار والإقناع بالحجة والبرهان:

يُعَدّ الحوار والإقناع بالحجة والبرهان من الأساليب المهمة التي تُستخدَم في إقناع الناس بمضمون الدعوة، ففي القرآن الكريم العديدُ من النصوص التي تذكر الحجج والأدلة، بهدف إقناع الناس بوجود الخالق سبحانه وتعالى وقدرته على الخَلْق والبعث، وغير ذلك من الموضوعات الإيهانية، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهُونَ عَلَيْهِ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَهُو ٱلْعَرِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الروم: ٢٧].

إن الحوار والإقناع بالحجة والبرهان له أسس ومتطلبات وقواعد يجب معرفتها ليتمكن الداعي من إقناع الآخرين ومحاورتهم بالحسني، والحسوار والإقناع بالحجة

هناك العديدة من المصادر التي يرجع إليها الداعي لمعرفة أساليب الدعوة، وهذه المصادر هي: القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة، وسيرة النبي ١ وأصحابه ١٠٠٠ وسِير العلماء والدعاة، والعلوم الإسلامية والمعارف الإنسانية، مثل: قواعد الحوار والإقناع والتأثير، ولغة الجسد، وتوظيف التكنولوجيا في الدعوة إلى الله، وغير ذلك من الأساليب.





والبرهان منهج الأنبياء في دعوتهم الناس، فقد استخدمه سيدنا رسول الله في دعوته الناس وفي تعليمه وإرشاده أصحابه في، كما استخدمه سيدنا إبراهيم في ويوته، فقد قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَمَاجٌ إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَرَ إِلَى اللَّهُ عَرَ إِلَى اللَّهُ عَرَالًا عَمالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهُ عَرَالًا كُلُّهُ عَرَالًا اللَّهُ عَرَالًا اللَّهُ عَرَالًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَرَالًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّل

أَنْ ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّى ٱلَّذِى يُحْيِء وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِء وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْقِي وَلَيْمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِء وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهُ يَأْقِي وَلَيْمِيتُ اللَّهُ يَا أَنَا أُحْيِد وَالْمَالُولُ وَاللَّهُ لَا يَمْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

|                                                                     | أُستخرجُ وأُناقِشُ       |           |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------|
| رجُ الأساليب التي اتبعها سيدنا نوح ه في دعوة قومه، ثم أُناقِشُ فيها | ل سورة نوح <b>وأُستخ</b> | أَرجعُ إل |
|                                                                     | , زميلاتي.               | زملائي/   |
|                                                                     |                          |           |
|                                                                     |                          | •••••     |

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

هناك أمور مهمه لابد من التزامها في الدعوة إلى الله عز وجل خصوصًا في عصرنا الحاضر، ومن ذلك:

- 1. استخدام التقنيات الحديثة في الدعوة إلى الله تعالى لما لها من أهمية كبيرة، حيث وفرت كثيرًا من الجهود، وصار الداعي عبرها يستطيع الوصول إلى كثير من المدعوين، ويقدم الدعوة بطريقة جديدة وشائقة وممتعة، إذ يمكن توظيف الإنترنت ومواقع التواصل الاجتهاعي في الدعوة إلى الله تعالى عبر كتابة المقالات والرسائل، وتسجيل المقاطع الصوتية والمرئية، وتقديم الندوات والمحاضرات والمشاركة في المؤتمرات، كها يمكن المشاركة في الفضائيات وغيرها.

# دراسةٌ مُعمَّقةٌ

هناك العديد من الكتب والدراسات التي عُنيت بالدعوة الإسلامية، منها كتاب (سلسة مدرسة الدعاة)، حيث تناول موضوع الدعوة وفضلها، وصفات الداعية وأخلاقه وثقافته، وغير ذلك من موضوعات الدعوة، باستخدام الرمز المجاور، أُرجعُ إلى الكتاب المذكور، ثم أَستخرجُ منه خمسة من أخلاق الداعية، ثم أُعرِضُ ذلك على زملائي/ زميلاتي.



| ىتفادة | القيمُ الم | _(€ |
|--------|------------|-----|

أُستخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- ألتَزمُ أخلاق الداعي إلى الله.





### المراجعة والتقويم

- 1 أُوضِّحُ أهمية الدعوة إلى الله تعالى.
  - 2 أُبيِّنُ فضل الدعوة إلى الله تعالى.
    - آستنتج ما يأتي:
- أ. أثر تحلى الداعى بالأخلاق الحميدة في نجاح دعوته.
- ب. صفة الداعي في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَٱلْيَوْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَٱلْيَوْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ
- 4 أَستخرجُ من الآية الكريمة الآتية خُلُقين ينبغي للداعي التزامه]: قال تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرُ هَكُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾.
  - 5 أُوضِّحُ كيف يمكن توظيف الإنترنت ومواقع التواصل الاجتماعي في الدعوة إلى الله تعالى.
    - 6 أُختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
- تبليغ الناسِ الإسلامَ وتعليمهم إياه وتربيتهم عليه ودعوتهم إلى ما فيه خيرهم في الدنيا والآخرة،
   هذا مفهوم:
  - أ. الدعوة. ب. صفات الداعي. ج. أخلاق الداعي. د. القدوة الحسنة.
    - 2. الطرائق المؤدية إلى تبليغ الدعوة وإيصالها إلى المدعوين، هذا مفهوم:
  - أ. الدعوة. ب. أساليب الدعوة. ج. صفات الداعي. د. القدوة الحسنة.
    - 3. من الأخلاق الكريمة التي يجب أن يتصف بها الداعي:
    - أ. الصبر. ب. الرحمة. جـ. اللين. د. جميع ما ذكر.
- 4. صفة الداعي التي يشير إليها قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوٓ ا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾، هي:

أ. القدوة الحسنة.

د . إخلاص النية لله سبحانه .

ب. الأخلاق الكريمة.

ج. العلم بها يدعو إليه.



# الاستغفار المستغفار المستغ







يُتوقّع من الطّلبة تحقيق النّتاجات التّعليميّة الآتية:

- 1 بيانُ مفهوم الاستغفار.
- 2 توضيح أهمية الاستغفار.
- 3 استنتاج آثار الاستغفار.
- 4 الحرصُ على دوام الاستغفار.

# التَّعَلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ القَبليُّ

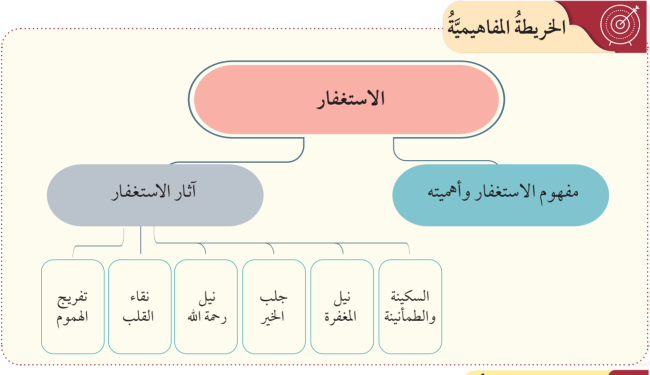
حث الإسلام على عبادة الله تعالى وطاعته، ومن أعظم هذه العبادات ذكر الله تعالى، وقد مدح الله تعالى الذاكرين وعدهم بالمغفرة والأجر العظيم، وذلك لما لذكر الله تعالى من أثر في ارتباط المسلم بالله تعالى والالتجاء إليه وصدق الإيهان به وتعظيمه والتوكل عليه، قال تعالى: ﴿وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللّهُ لَهُمْ مَّغْفِرةً وَلَا يَعْفِره وَلَا اللّه على الله على الله على الله على على الله على على الله على الله على على الله على الله على على الله على الله والخروج منه، والنوم والاستيقاظ، مثل: أذكار الصباح والمساء، ودخول المنزل والخروج منه، ودخول المسجد والخروج منه، والنوم والاستيقاظ، وغيرها.

### أَتَأُمَّلُ وأُستخرجُ

أَتَأَمَّلُ النصوص الشرعية الآتية، ثم أُستخرِجُ الذِّكْر الذي يشير إليه كل نص و أُبيِّنُ أثره في المسلم:

| أثره في المسلم | الذِّكْر | النص                                                                                                     |
|----------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                |          | قال تعالى: ﴿فَقُلْتُ ٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ إِنَّهُۥ كَاتَ غَفَّارًا ۗ أَن يُرۡسِلِ ٱلسَّمَآءَ         |
|                |          | عَلَيْكُمْ مِّدْرَارًا اللهُ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتٍ وَيَجْعَل لَكُوْ |
|                |          | أَنْهُ لَوْ اللَّهُ الْوَحِ: ١٠-١٢].                                                                     |

| قال رسول الله ﷺ: «مَن صَلَّى عَلَيَّ واحِدَةً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ عَشْرًا»                              |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| [رواه مسلم].                                                                                              |  |
| قال رسول اللهِ عَنْ قالَ: حينَ يُصْبِحُ وَحينَ يُمْسِي: سُبْحانَ اللهِ                                    |  |
| وَبِحَمْدِهِ ، مِئَةَ مَرَّةٍ ، لَمْ يَأْتِ أَحَدُ يَوْمَ الْقِيامَةِ ، بِأَفْضَلَ مِمّا جاءَ بِهِ، إِلّا |  |
| أَحَدُّ قالَ مِثْلَ ما قالَ أَوْ زادَ عَلَيْهِ». [رواه مسلم].                                             |  |



## الفَهمُ والتَّحليلُ

لا يخلو الإنسان من ارتكاب الخطأ والزلل، لذلك فتح الله عز وجل له باب التوبة من الذنوب كبيرها وصغيرها، وقد قُرِنت التوبة بالاستغفار في العديد من الآيات الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة.

## أولاً: مفهوم الاستغفار وأهميته



هو طلب المغفرة من الله تعالى لنيل رحمته ومحو الذنوب والنجاة من النار والفوز بالجنة، وقد جاء الاستغفار بصيغ متنوعة، مثل: (رَبِّ اغْفِرْ لِي)، و (أَسْتَغْفِرُ الله)، و ﴿ لَا إِلَهَ إِلَا أَنتَ سُبَحَننَكَ إِنِي كُنتُ مِن الطّيغ.

والاستغفار يحقق معنى العبودية والخضوع لله تعالى، ولذلك جعل الله تعالى له أهمية كبيرة في حياه المسلم، ومما يدل على ذلك:

- أ. كثرة ذِكْر الاستغفار في القرآن الكريم والدعوة إليه والأمر به، فقد تكررت كلمه (غفر) بمشتقاتها أكثر من مئتي مرة في القرآن الكريم، فأحيانًا يأمر به الله عز وجل كها في قوله تعالى: ﴿وَالسَّتَغْفِرُوا اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾
   [المزمل: ٢٠]. وأحيانًا يمدح المستغفرين ويثني عليهم كقوله تعالى: ﴿وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَادِ ﴾ [آل عمران: ١٧]، وأحيانًا أخرى يذكر الله عز وجل أنه يغفر للمستغفرين، قال تعالى: ﴿وَالنَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].
- ب. ملازمة الاستغفار من صفات الأنبياء هذا ، فقد ورد على لسان سيدنا نوح هذا قوله تعلى: ﴿ رَبَّنَا اُغْفِرُ لِى ﴿ رَبَّنَا اُغْفِرُ لِى وَلِوَلِدَى ﴾ [نوح : ٢٨]. وعلى لسان سيدنا إبراهيم هذا قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا اُغْفِرُ لِى وَلِوَلِدَى وَلِمَ يَقُومُ اللَّحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٤١].

## أُفكِّرُ وأُناقِشُ

على الرغم من أنَّ الله تعالى قد عصم الأنبياء الله من المعاصي، إلا أنَّهم كانوا ملازمين الاستغفار. أُفكِّرُ في ذلك، ثمّ أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي فيه.

ج. الاستغفار فيه معنى تحقيق العبودية والخضوع والتذلل لله تعالى، قال الله تعالى على لسان سيدنا موسى ؟: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي ظُلَمْتُ نَفِّسِي فَأُغْفِرُ لِي فَغَفَرَ لَهُ ﴿ إِنَّكُهُۥ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [القصص: ١٦].

### ثانيًا: آثار الاستغفار

للاستغفار آثار إيجابيّة عظيمة تعود على المسلم بالنفع والخير في الدنيا والآخرة، من أهمها:

أ. بتّ السكينة والطمأنينة في نفس المسلم لأنه يتيقن رحمة الله تعالى، قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ عَالَى عَالَى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ عَالَى عَالَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عِلَى اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

ب. نيل المغفرة من الله تعالى و تحفو سيئاته ورَفْع درجاته، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسَتَغْفِرِ ٱللّهَ يَجِدِ ٱللّهَ عَفُورًا رَحْمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسَتَغْفِرِ ٱللّهَ يَجِدِ ٱللّهَ عَفُورًا رَحْمَا ﴾ [النساء: ١١٠].





- د. نيل رحمة الله تعالى، والنجاة من العذاب، قال الله تعالى على لسان سيدنا صالح هذ ﴿ قَالَ يَنْقُومِ لِمَ سَنَعُجِلُونَ وَالنَّمِلُ اللهُ تعالى على لسان سيدنا صالح هذ ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ اللهُو
- هـ. نقاء القلب وصفاؤه، قال رسول الله هذا: «إِنَّ المُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ ذَنْبًا كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صَقَلَ مِنْها، وَإِنْ زَادَ زَادَتْ حَتَّى يُغَلَّفَ بِهَا قَلْبُهُ، فَذَلِكَ الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَ اللهُ فِي كِتَابِهِ:

  ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِ ﴾ [المطففين: ١٤] » [رواه الترمذي].
- و. الاستغفار سبب في تفريج الهموم ورفع الدرجات في الآخرة، قال رسول ﷺ: «إِنَّ الرَّجُلَ لَتُرْفَعُ دَرَجَتُهُ في الجَنَّةِ فَيقولُ: أَنَّى هذا؟ فَيُقالُ: بِاسْتِغْفارِ وَلَدِكَ لَكَ» [رواه ابن ماجه].

## أُفكِّرُ وأُناقِشُ

هل الاستغفار وإن تكرر الذنب يشجع الإنسان على ارتكاب المعاصي؟ أُفكِّرُ في الإجابة ثم أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في ذلك.

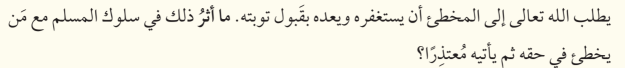
نه چرو دن کی کید

شكا رجل إلى الحسن البصري الجدب فقال له: استغفر الله. وشكا آخر إليه الفقر فقال له: استغفر الله. وشكا أخر إليه الفقر فقال له: استغفر الله. وقال له آخر: ادْعُ الله أن يرزقني ولدًا فقال له: استغفر الله. وشكا إليه آخر جفاف بستانه فقال له: استغفر

الله. فقال له أحد تلاميذه: أتاك رجال يشكون أنواعًا فأمرتهم كلهم بالاستغفار. فقال: ما قلت من عندي شيئًا، إن الله عز وجل يقول في سورة نوح: ﴿فَقُلُتُ ٱستَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ, كَانَ غَفَّارًا ﴿نَا اللهُ عَز وجل يقول في سورة نوح: ﴿فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ وَيُمْدِدُهُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورُ جَنَّتِ وَيَجْعَلَ لَكُورُ مَنْ رَارًا ﴿نَا وَيُمْدِدُهُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورُ جَنَّتِ وَيَجْعَلَ لَكُورُ اللهُ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿نَا وَيُمْدِدُهُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورُ جَنَّتِ وَيَجْعَلَ لَكُورُ اللهُ عَنْ مِنْ مَا مَا اللهُ عَنْ وَاللهُ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا إِنَّ وَيُمْدِدُهُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورُ جَنَّتِ وَيَجْعَلَ لَكُورُ مَنْ مِن عَنْ مَعْ مَا مُعْرَادًا إِنَّ اللهُ عَنْ مُعْرَادًا إِنَّا اللهُ عَنْ مَا مُعْمَالًا مُوالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُورُ عَنْ مِنْ عَنْ مَا مُعْمَلِكُمْ مُعْمَالًا مُعْمِعِينَا وَعَلَالُهُ وَاللَّا اللهُ عَلَيْكُمُ مِعْمَالًا اللهُ عَلْمُ مُعْمِعُونَا وَلْهُ وَاللَّهُ وَلِي مُعْمَلِكُمْ وَلِمُ لَمْ مُعْمُولُ وَبُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَلًا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ مُعْمُولًا وَاللَّهُ مُعْمَلًا لَكُورُ وَمُ مُعْمَلًا وَاللَّهُ وَيَعْمَلُ لَكُورُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُعْمَلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا وَاللَّهُ مُعْمِلًا مُعْمَالًا مُعْمَلًا مُعْمَلًا مُعْمَالًا وَاللَّهُ مُعْمِلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا وَاللَّهُ مُعْمِلًا مُعْمَالًا مُعْمَلًا مُعْمَلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمِعُمُ اللَّهُ مُعْلَى مُعْمَلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا وَاللَّهُ مُعْمَلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا وَاللَّهُ مُعْمُلُولًا مُعْمَالًا مُعْمَالِهُ مُعْمِلًا مُعْمَالًا مُعْمَالًا مُعْمُ مُعْمِعُ لَلْمُ مُعْمِعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ لَلَّهُ مُعْمِعُمُ لَلْ مُعْمَالًا مُعْمُ مُعْمِعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ لِلللَّهُ مُعْمِعُ مُعْمُ لَلِهُ مُعْمُ لَلْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ لِلْمُ مُعْمُ لِلللَّا مُو



| 9 🗓     | 9 . 8       |  |
|---------|-------------|--|
| تعلمْتُ | أُطبِّقُ ما |  |
|         | <b>O</b> .  |  |



# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

1. كان سيدنا رسول الله هي يكثر من الاستغفار مع أنه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، قال هي: «والله إني لأَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إلَيْهِ فِي اليَوْم أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً» [رواه البخاري].

وقد كان سيدنا رسول الله ﴿ يستغفر الله تعالى في جميع الأوقات ويكثر منه في بعضها، مثل: استغفاره بعد الانتهاء من المجلس، وفي ثلث الليل الأخير، وبعد التسليم من الصلاة، فقد «كانَ رَسولُ ﴿ إذا انْصَرَفَ مِنْ صَلاتِهِ اسْتَغْفَرَ ثَلاثًا» [رواه مسلم].

2. صيغ الاستغفار: من صيغ الاستغفار الصّحيحة التي وردت عن النبّي ها يسمى (سيد الاستغفار) وهو «اللّهُمَّ أَنْتَ رَبّي لا إِلهَ إِلّا أَنْتَ، خَلَقْتَني وأَنا عَبْدُكَ، وَأَنا عَلى عَهْدِكَ ووَعْدِكَ ما اسْتَطَعْتُ، أَعوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ ما صَنَعْتُ، أَبوءُ لَكَ بنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وأَبوءُ لَكَ بنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وأَبوءُ لَكَ بنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وأَبوءُ لَكَ بنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وأبوءُ لَكَ بنَعْفِرُ الذُّنوبَ إلّا أَنْتَ»

# أَتوقَّفُ اللَّهِ اللَّ

الاستغفار مستحب في جميع الأوقات، ومن أفضلها وقت السحر وهو آخر الليل قبيل الصبح (الفجر).

| أُبِحَثُ | 1 Q |
|----------|-----|
|          |     |

[رواه البخاري].

أَبِحَثُ عن الحكمة من الاستغفار في نهاية المجلس.



## دراسةٌ مُعمَّقةٌ

من الكتب التي تناولت الأذكار ومنها الاستغفار، كتاب (الأذكار) للإمام النووي ، الذي تحدث فيه عن الأذكار، مثل أذكار الصلاة والصيام والحج، وما يقوله المسلم في الليل والنهار وغير ذلك. أَرجعُ إلى رمز الكتاب وأَستخرجُ منه حديثًا نبويًّا يبين فضل الاستغفار.



| ,                         | القيمُ المستفادةُ          | (©)      |
|---------------------------|----------------------------|----------|
| المستفادة من الدَّرس.     | َى ثلاثًا من القي <b>،</b> | أستخلِطُ |
| ة على الاستغفار في حياتي. | ِصُ على المداومن           | 1 أُحرِ  |
|                           |                            | 2        |
|                           | •••••                      | 3        |



# 9

### المراجعة والتقويم

- 1 أُبيِّنُ مفهوم الاستغفار.
- أُوضِّحُ ثلاثة أمور تدل على أهمية الاستغفار.
- 3 أُستخرجُ من الآيتين الكريمتين الآتيتين آثار الاستغفار:
- أ. قال تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ, كَانَ غَفَّارًا ﴿ أَنْ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِّذْرَارًا ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ فِي مُدِدُكُمْ فِي مُعْدِدُكُمْ فِي مُعْدِدُكُمْ فِي مُعْدِدُكُمْ فِي مُعْدِدُكُمْ فِي مُعْدِدُكُمْ فَالْمُورُ وَالْمُعَالِقُكُمُ مَنْ اللَّهُ وَيَعْمَلُ لَكُورُ أَنْهُ رَا ﴿ اللَّهُ مُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلُ لَكُورُ الْمُؤَلِّ اللَّهُ مُؤَلِّ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال
  - ب. قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ مَا لَا يَعْلَى اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلْمَا عَلَى اللَّهِ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللَّهِ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الللَّهِ عَل
  - أستنتجُ دلالة قول النّبي ﷺ: «وَاللهِ إِنّي لَأَسْتَغْفِرُ الله وأَتوبُ إلَيْهِ فِي اليَوْم أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً».
    - 5 أَذكرُ صيغتين للاستغفار.
    - 6 بَيَّنَ القرآن الكريم أن ملازمة الاستغفار من صفات الأنبياء هذا أُوضِّحُ ذلك.
      - 7 أُبيِّنُ أفضل وقت للاستغفار.
    - 8 أَضعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة وإشارة (X) إزاء العبارة غير الصّحيحة في ما يأتي:
      - أ. ( ) كتاب الأذكار للإمام الشافعي ....
      - ب. ( ) سيد الاستغفار هو أن نقول: أستغفر الله العظيم وأتوب إليه.
    - ج. ( ) من الأوقات التي كان رسول الله الله الله الله التسليم من الصلاة.

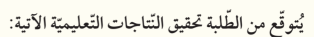






### النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- 1 بيانُ فضل الصيام.
- 2 استنتاج أثر الصيام في حياة المسلم.
- 3 الحرصُ على تحقيق حِكم الصيام وآثاره.



# التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ

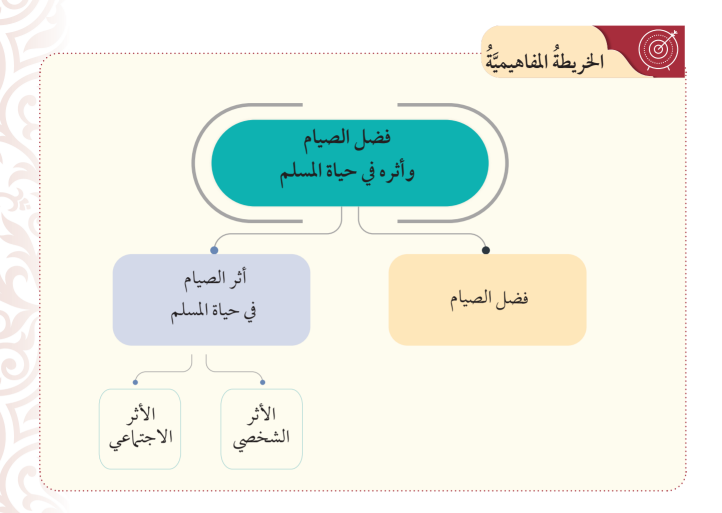
أَتَذَكَّرُ وأُجِيبُ

صيام شهر رمضان أحد أركان الإسلام، وقد فرضه الله تعالى في السنة الثانية للهجرة، قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي ٓ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصِّمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وبالإضافة إلى صيام شهر رمضان، يُسَنُّ للمسلم صيام بعض الأيام تطوُّعًا، مثل صيام يومي الاثنين والخميس من كل أسبوع، ويوم عرفة، وغيرها، وذلك لما للصيام من فضائل عظيمة. وعلى المسلم أن يعرف أركان الصيام وشروطه ومبطلاته ليصح صيامه، ويحرص على سننه وآدابه ليكتمل أجره وثوابه.

## 1 أَتذكَّرُ بعض فضائل الصيام وأحكامه، ثم أُدوِّنُها في الجدول الآتي:

| فضل صيام يوم عرفة                 |
|-----------------------------------|
| حُكْم النّيّة في الصيام           |
| حُكْم السحور                      |
| حُكْم صيام مَنْ أكل ناسيًا        |
| أثر الغيبة والنميمة في أجر الصيام |

| الشهور؟ | عن بقية | رمضان | في شهر | حياتك | تتميز | بِمَ | 2 |
|---------|---------|-------|--------|-------|-------|------|---|
|---------|---------|-------|--------|-------|-------|------|---|



# الفَهمُ والتَّحليلُ

شرع الله تعالى الصيام لما له من فضل كبير وحِكَم متعددة.

## أولاً: فضلُ الصيام

للصيام فضل كبير، فقد مدح الله تعالى الصائمين والصائمات وأعد لهم مغفرة وأجرًا عظيمًا، قال تعالى: ﴿وَٱلصَّنَهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلصَّنِهِمِينَ وَٱلشَّهِمُ مَا لَحَد فِظُنتِ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهُ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهُ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهُ كَثِيرًا وَالدَّانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانُ وَالْمَانِ وَالْمِلْنِ وَالْمَانِ وَالْمَالْمِانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِولِ وَالْمَانِ وَالْمَا

قال رسول الله ﷺ: «إنَّ في الجَنَّةِ بابًا يُقالُ له الرَّيّانُ، يَدْخُلُ منه الصّائِمونَ يَومَ القيامَةِ، لا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدُّ غَيْرُهُمْ» [رواه البخاريّ ومسلم].

# أَتَأُمَّلُ وأَستخرجُ

### أَتَأُمَّلُ الأحاديث النبوية الشريفة الآتية، ثمّ أَستخرجُ منها فضل الصيام:

| فضل الصيام | الحديث النبوي الشريف                                                                                                                                                                                                                                                             | الرقم |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|            | قال رسول الله ﴿ : «مَنْ صامَ رَمَضانَ إِيهانًا واحْتِسابًا، غُفِرَ لَهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ » [رواه البخاريّ ومسلم].                                                                                                                                                      | 1     |
|            | قال رسول الله ﴿ : «قالَ الله: كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ له، إلَّا الصّيامَ، فإنَّه لي وأَنا أَجْزي به، والصّيامُ جُنَّةٌ » [رواه البخاريّ ومسلم]. [جُنَّةٌ: وقاية].                                                                                                               | 2     |
|            | قال رسول الله ﴿ والذي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، كُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللهِ مِن ريحِ المِسْكِ، لِلصَّائِمِ فَرْحَتانِ يَفْرَحُهُما: إذا أَفْطَرَ فَرِحَ، وإذا لَقِيَ رَبَّهُ فَرِحَ بصَوْمِهِ ». [رواه البخاريّ ومسلم]. [كُلُوفُ فَم: تَغَيُّرُ رائحةِ الفم]. | 3     |
|            | قال رسول الله (الصيامُ والقرآنُ يَشْفَعانِ للعبدِ يوم القيامة، يقولُ الصيامُ: أَيْ رَبِّ، إني مَنَعْتُهُ الطعامَ والشهواتِ بالنهارِ، فشَفِّعْني فيه، ويقولُ القرآنُ: مَنَعْتُهُ النومَ بالليلِ، فشَفِّعْني فيه فيَشْفَعانِ» [رواه أحمد].                                         | 4     |

# أربطُ مع اللغة العربية كلم اللغة العربية

الصوم في اللغة: الإمساك مطلقًا، سواء كان إمساكًا عن الكلام أو عن الأكل والشرب وغير ذلك، قيال تعالى: ﴿فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّم ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦]، أما معنى الصيام في الاصطلاح الشرعي، فهو الإمساك عن المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس مع النّية.

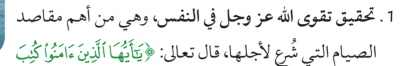


### ثانيًا: أثر الصيام في حياة المسلم

للصيام أثر كبير في حياة المسلم، ومن ذلك:

### أ. الأثر الشخصى:

للصيام آثار كثيرة تعود على الصائم نفسه، منها:





- 2. التدرُّب على الإخلاص لله تعالى ومراقبته؛ لأن الصائم يعلم أنه لا يطّلع أحد غير الله تعالى على صيامه، وأنه لو شاء أن يترك الصيام دون أن يشعر به أحد لفعل ذلك، لكنه يترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه.
- 3. تربية النفس على الصبر وقوة الإرادة، فالصائم عندما يتعود الصبر على الجوع والعطش والشهوة، يتعود الصبر على مشاق الحياة وصعوباتها للوصول إلى هدفه.
- 4. استشعار النعم وشكرها؛ لأنّه بامتناع الصائم عمّا أنعم الله تعالى به عليه من الطعام والشراب وغيرها من النعم، تتبيّن له قيمة تلك النّعم وحاجته إليها وأهميتها في حياته، ومدى المشقة التي تلحق المحروم من تلك النّعم، فتتوجه نفسه إلى شكر المنعم الذي وهب دون مقابل، ويشير إلى هذه المعاني قوله عزّ وجل في خاتمة آيات الصيام: ﴿وَلَعَلَّكُمُ مَ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

# أَناقِشُ أُناقِشُ

| ،<br>أُ <b>ناقِشُ</b> زملائي/ | أُشاهِدُ العرض المرئي عن أثر الصيام في حفظ اللسان باستخدام الرمز المجاور، ثم |
|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
|                               | زميلاتي في أثر الصيام في تهذيب النفس وتربيتها.                               |
| (1)<br>(1)<br>(1)             |                                                                              |

### ب. الأثر الاجتماعي:

للصيام آثار تعود على علاقة الصائم بمجتمعه، ومن ذلك:

1. المعاملة الحسنة مع الآخرين، فالصيام مدرسة تربّي المسلم على التزام الأخلاق الحسنة، مثل حفظ اللسان عن الغيبة والنميمة وقول الزور، قال رسول الله («مَن لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزّورِ والعَمَلَ به، فليسَ لللهِ حاجَةٌ في أَنْ يَدَعَ طَعامَهُ وشَرابَهُ» [رواه البخاريّ].

# أَتَأُمَّلُ وأَستنتجُ

أَتَأُمَّلُ الحديث الشريف ثم أَستنتج أثر تدريب النفس وتعويدها الكلمة الطيبة.

قال رسول الله ﷺ: «إذا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فلا يَرْفُثْ ولا يَصْخَبْ، فإنْ سابَّهُ أَحَدُ أَوْ قاتَلَهُ، فَلْيَقُلْ: إِنِّي امْرُقُّ صائِمٌ» [رواه البخاريّ ومسلم] [الرَّفَتُ: الفُحْشُ في الكَلام، الصَّخَبُ: الصّياحُ والخِصامُ].

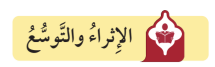
2. الشعور بالفقير والمسكين والمحتاج وتذكيره بالرحمة والعطف عليهم، فالصائم إذا ذاق ألم الجوع في أثناء النهار، تذكّر من كان هذا حاله في الأوقات جميعها، قال رسول الله عنه: «مَثَلُ المؤمنينَ في تَوادِّهمْ، وتَراحُمِهمْ، وتعاطُفِهمْ، مَثَلُ الجسدِ إذا اشتكى منْهُ عضوٌ تداعى لَهُ سائِرُ الجَسَدِ بالسَّهرِ والْحُمِّى»

[رواه البخاريّ ومسلم].

3. الإقبال على عمل الخير والإحسان وبذل الصدقات، فقد «كان رسولُ الله ﴿ أَجْوَدَ النَّاسِ بِالْخِيْرِ، وَكَانَ أَجْوَدَ ما يكونُ في شَهْر رَمَضانَ » [رواه البخاريّ ومسلم].







للصيام آثار صحية تعود على الصائم بالفائدة، حيث أثبت الطب أن الامتناع عن تناول الطعام والشراب ساعات طويلة، يؤدي إلى استهلاك احتياطيات الدهون وينظف الجسم من السموم الضارة، كما يُخفِّض الصيام الكوليسترول الضار في الدم، فيسهم في تحسين صحة القلب والأوعية الدموية، ويقلل من خطر الإصابة بالنوبات القلبية والسكتات الدماغية، ويقلل من مستويات السكر في الدم، إذ يساعد على تكسير الجلوكوز فيقلل إنتاج الأنسولين، ويريح البنكرياس.

## دراسة مُعمَّقةٌ



هناك العديد من الدراسات التي عُنيت بحِكم الصيام وفوائده، ومن ذلك كتاب: (الصومُ الطبعيُّ)، حيث تضمَّن دور الصيام في علاج العديد من الأمراض، أُعودُ إلى الكتاب وأَذكرُ فوائد الصيام في علاج الأمراض، ثمَّ أُعرضُها على الطلبة عن طريق الرمز الآتي:



## القيمُ المستفادةُ



أُستخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- 1 أحرصُ على تحقيق آثار الصيام في حياتي.



# 9

### المراجعة والتقويم

- 1 أُبِيِّنُ فضل الصيام في قول رسول الله ﷺ: «إنَّ في الجَنَّةِ بابًا يُقالُ له الرَّيّانُ، يَدْخُلُ منه الصّائِمونَ يَومَ القيامَةِ، لا يَدْخُلُ منه أَحَدٌ غَيْرُهُمْ».
- 2 أَستخرجُ مقصد الصيام من قول تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُئِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُئِبَ عَلَى اللَّذِينَ ءَامَنُواْ كُئِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُئِبَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَ
  - أُعلِّلُ: وجَّهَ سيدنا رسول ﴿ مَنْ لا يستطيع الزواج إلى الصيام.
  - أوضِّحُ كيف يعمل الصيام على تعميق الإخلاص ومراقبة الله تعالى في نَفْس الصائم.
- 5 أَستنتجُ من الحديثين الشريفين الآتين آثار الصيام التي تعود على علاقة الصائم بمجتمعه: أ. قال رسول الله ﴿: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزّورِ والعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ للهِ حاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعامَهُ وشَرابَهُ». ب. «كانَ رَسولُ اللهِ ﴿ أَجْوَدَ النّاسِ بِالْخَيْرِ، وَكَانَ أَجْوَدَ ما يَكُونُ فِي شَهْرِ رَمَضانَ».
  - 6 أُعدِّدُ ثلاثة من آثار الصيام الصحيّة في الصائم.
    - وَ أَختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
  - 1. فرض الصيام على المسلمين في السنة الهجرية:

جـ. الرابعة. د. الخامسة.

أ. الثانية. ب. الثالثة.

2. من الأيام التي يُسَنُّ صيامها يوم:

جـ. الخميس. د. جميع ما ذكر.

أ. عرفة. بالاثنين.

3. يشير قوله تعالى: ﴿وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ إلى دور الصيام في:

ج. استشعار النعم. د. التقوى.

أ. قوة الإرادة. ب. الصبر.

4. الصيام في الاصطلاح الشرعي، هو:

أ. الإمساك عن المفطرات مع النّية.

ب. الامتناع مطلقًا.

ج. الامتناع عن المعاصي مع النّية.

د. الإمساك عن اللَّغُو.

# الوحدة الثانية

علاقة الإنسان بنفسه

إدارة الذات في الاسلام

الإسلام والتفكير

رعاية الموهوبين في الإسلام

3

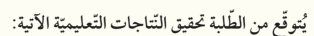
آفات اللسان







# النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ



- 1 بيانُ مفهوم إدارة الذّات وأهمّيتها.
  - 2 توضيحُ مبادئ إدارة الذّات.
- **3** تعرُّفُ جوانب إدارة الذات وكيفية تطويرها.
  - عقديرُ دور الإسلام في بناء الشخصية.



## التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ القَبليُّ

كرّم الله تعالى الإنسان وخلقه لغاية جليلة، وهي عبادة الله تعالى وعمارة الأرض امتثالًا لأوامره، وجعل سبحانه وتعالى تأدية الإنسان هذه المهمة من أعظم وجوه أداء الأمانة الكبرى التي حَمَلَها الإنسان. قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَة عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ وَكَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٧]، ولذلك حَرَص الإسلام على تنمية الإنسان ذاته، وتطوير قدراته من أجل تأدية دوره في الحياة على أكمل وجه.

## أَتدَبَّرُ وأُجيبُ

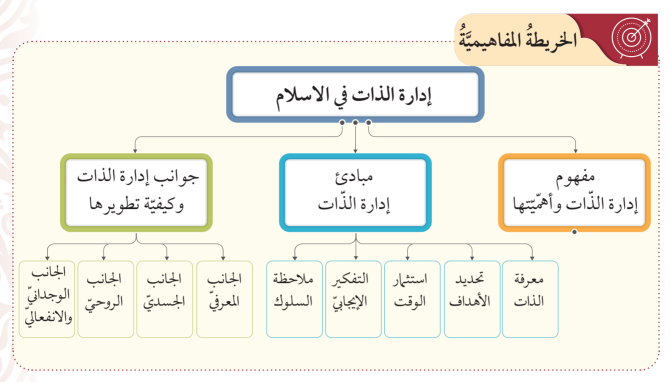
أَتدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمّ أُجيبُ عمّا يليها:

قال تعالى: ﴿وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمُّمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ هُمُّمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمُّمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمُّ وَلَيُمَكِّنَنَ هُمُّمُ وَلَيُمَكِّنَنَ هُمُّ مَنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْعًا وَمَن كَاللَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونِنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْعًا وَمَن كَاللَّهُ مَن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونِنِي لَا يُشْرِكُونِ فِي شَيْعًا وَمَن كَاللَّهُ مَن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونَ فِي اللَّهُ الللْفُولِي الللَّهُ اللَّهُ الللْفُولُولِي الللْفُولِي الللْفُولِي الللْفُولُ الللْفُولِ الللللِّهُ اللَّهُ اللللْفُولُ اللللْفُولُولُ الللْفُولُولُولُ الللْفُولُ الللْ

| الكريمة؟ | الآية | ذكرته | الذي | الربّاني | ما الوعد | 1 |
|----------|-------|-------|------|----------|----------|---|
|----------|-------|-------|------|----------|----------|---|

2 أُستنتجُ من الآية الكريمة شروط تحقّق الوعد الربانيّ.

303

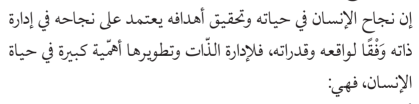


# الفَهمُ والتَّحليلُ

حتَّ الإسلام الإنسان على أن يكون فاعلًا في حياته، ومُؤدِّيًا رسالته في المجتمع، ولذلك دعاه إلى تطوير قدراته وحُسْن إدارة ذاته.

## أولاً: مفهوم إدارة الذّات وأهمّيتها

إدارة الذّات تعني قدرة الفرد على استثهار قدراته، ومهاراته، وإمكاناته وتعزيزها؛ لتحقيق أهدافه وخدمة مجتمعه وَفْقًا لما شرع الله تعالى.



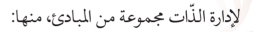
- أ. تساعد الإنسان على استثار وقته بكل مفيد ونافع.
- ب. تمكّنه من التعامل مع التحدّيات والتغلّب على المشكلات بنجاح.
  - ج.. تدعوه إلى أن يكون ذا شخصيّة إيجابيّة وفاعلة في المجتمع.
    - د. تجعله يخطط لحياته وتحقيق أهدافه.
- هـ. تجعله قادرًا على ضبط عواطفه وانفعالاته وتوجيه سلوكه، ما يسهّل بناء العلاقات الجيدة مع محيطه الذي يعيش فيه.
  - و. تمنح صاحبها القدرة على تحمّل المسؤوليّة وإنجاز المهات، ليحدث التغيير الإيجابي الذي ينشده.

**\$ 6** 

## أَتدَبَّرُ وأستدلُّ

أَتَدبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمّ أُستدلُّ بها على أهمّيّة إدارة الذّات في التغيير الإيجابيّ الذي ينشده الإنسان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهُ ﴾ [الرعد: ١١].

## ثانيًا: مبادئ إدارة الذّات



- معرفة الإنسان ذاته واكتشاف القدرات الكامنة فيها وتحمّل المسؤولية، وتحديد نقاط القوّة لديه لتعزيزها واستثمارها، ونقاط الضعف لمعالجتها وتحويلها إلى
- نقاط قوة، فلا أحد أبصر ولا أعرف بها في نفس الإنسان من نفسه، قال تعالى: ﴿ بَلِ ٱلِّإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ عَصِيرَةٌ ﴾
- ب. تحديد الأهداف وترتيب الأولويّات ووضع خطة لتحقيق الأهداف، فلا معنى للحياة ولا قيمة إن لم يكن للإنسان هدف واضح يسعى إلى تحقيقه والوصول إليه. قال تعالى: ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ عَ أَهْدَى ٓ أُمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ [اللَّك: ٢٢].
- ج. استثار الوقت وتنظيمه للوصول إلى غاياته، فالوقت هو الحياة وسيُّسأُل العبد عنه يوم القيامة، يقول النّبيّ ﷺ: «لا تَزولُ قَدَما عَبْدٍ يَوْمَ القِيامَةِ حَتّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرهِ فيمَ أَفْناهُ، وَعَنْ عِلْمِهِ فيمَ فَعَلَ فيهِ، وَعَنْ مالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ، وفيمَ أَنْفَقَه، وَعَنْ جسْمِهِ فيمَ أَبْلاهُ» [رواه الترمذيّ]، مُراعِيًا في كلّ ذلك التوازن بين الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿وَٱبْتَغِ فِيمَا ٓءَاتَىٰكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۖ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ۖ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القَصَص: ٧٧].
  - د. التفكير الإيجابيّ والتفاؤل الذي يمنح الإنسان الطاقة الإيجابيّة لإحداث الأثر الحسن في حياته وحياة مَن حوله، قال تعالى: ﴿وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم ثُمُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، وقد نهى النَّبِيُّ ، عن أَنْ يَصِفَ الإنسانُ المسلمُ نفْسَه -إِنْ أَصابَها شَيءٌ مِن الضّيق والضَّجَر- بالخُبثِ، لِما في وصْفِ النَّفْس بذلك مِن أثر

سلبي فيها، يقول النَّبيُّ ﷺ: «لا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ خَبّْثَتْ نَفْسي» [رواه البخاريّ ومسلم].

هـ. ملاحظة السلوك وتقييم التصرّفات، ليصبح الإنسان أكثر وعيًا بسلوكه، وقادرًا على اكتشاف مواضع الخلل والتقصير، فيساعده ذلك على الرجوع إلى المسار الصحيح قبل فوات الأوان، قــال تعــالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهَ وَاللَّهَ عَلَى اللَّهُ مَا لَذَيْنَ عَالَى اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ أَإِنَّ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحَشر: ١٨].

# أربطُ معَ عِلْمِ النَّفْسِ

تطوير الذات هو أحد مجالات علم النفس الذي يُعنى بمساعدة الأشخاص على تحديد نقاط القوة لديهم وتطويرها ونقاط الضعف ومعالجتها، وتعزيز المهارات والخصائص التي يمتلكونها لمساعدتهم على مواجهة مصاعب الحياة بثقة.

# أَتَأُمُّلُ وأَقترحُ

- 1 أَتَأَمَّلُ قول عبدِ اللهِ بنِ مسعودِ هُ الآتِى، ثمّ أَستنتجُ أهميّة ملاحظة السلوك وتقييمه في إدارة الذّات: قال عبدُ الله بنُ مسعودٍ هُ : إنَّ المؤمنَ يرى ذنوبَه كأنه في أصلِ جبلٍ يخافُ أنْ يقعَ عليه، وإنَّ الفاجرَ يرى ذنوبَه كذا، فطار. [رواه الترمذي].
  - 2 أَقترحُ خطة أنظّم فيها وقتي للقيام بواجباتي التعبدية والدراسية والترفيهية والأسرية والمجتمعية.

### ثالثًا: جوانب إدارة الذات وكيفيّة تطويرها

حَرَص الإسلام على بناء الشخصيّة السويّة المتكاملة، والارتقاء بها من جوانب عدّة:

أ. الجانب المعرفي، ويتمثّل ذلك في زيادة معرفة الإنسان المجالات المعرفية والمهارات اللازمة لتحقيق أهدافه، وتحصين فكره من الشبهات بحضور مجالس العلم، والقراءة، والمشاركة في الدورات، قال رسول الله الله الطلب العلم فريضة على كُلِّ مُسْلِم والواه ابن ماجه]. والاطلاع على ما في الثقافات الأخرى من معارف وعلوم ممّا لا يتعارض مع دينه.



- ب. الجانب الجسدي، ويتحقّق بالتزام الشخص أحكام الإسلام في الطعام والشراب، ومراعاته العادات الصحيّة السليمة، وممارسة الرياضة؛ ليقوى بها على الطاعة وتأدية المهات المنوطة به، يقول النّبيُّ الله الصحيّة السليمة، وممارسة الرياضة؛ ليقوى بها على الطاعة وتأدية المهات المنوطة به، يقول النّبيُّ الله الما مَلاَ آدَمِيُّ وِعاءً شَرَّا مِنْ بَطْن، بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ أُكُلاتُ يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ لا مَحالَةً: فَثُلُثُ لِطَعامِه، وَثُلُثُ لِنَفَسِه، [رواه الترمذيّ]، وعليه أن يحرص على التداوي والعلاج عند المرض، قال النّبيُ الله وَتُلكُ لِشَرابِه، وَثُلُثُ لِنَفَسِه، فَإِنَّ الله سُبْحانَهُ لَمْ يَضَعْ داءً إِلّا وَضَعَ مَعَهُ شِفاءً» [رواه ابن ماجه].
- د. الجانب الوجداني والانفعالي، ويتمثّل في ضبطه مشاعره وانفعالاته بها يتلاءم وأحكام الإسلام، وهذا يسهم في الألفة وحُسْن التواصل مع الآخرين والنجاح في الحياة الاجتهاعية، يقول النّبيُ في: «المُؤْمِنُ يَاللُفُ وَيُؤُلِفُ، وَلا خَيْرَ فيمَنْ لا يَأْلَفُ وَلا يُؤْلَفُ، وَخَيْرُ النّاسِ أَنْفَعُهُمْ للنّاسِ» [رواه الطبرانيّ في الأوسط]. هـ. الجانب الاجتهاعي، ويتمثل في تفاعل الشخص مع محيطه الاجتهاعي، وإقامة العلاقات الإيجابية مع من حوله، مُؤذِيًا واجباته نحو مجتمعه. قال في: «أَحَبُّ النّاسِ إلى اللهِ أَنْفَعَهُمْ للنّاسِ» [رواه الطبراني في الأوسط].

# أَتَأَمَّلُ وأُجيبُ

|        | w   | و ه  |          | ب      |        |      |        | 9 /6 6  |
|--------|-----|------|----------|--------|--------|------|--------|---------|
| ىلىما: | عدا | أحيث | ۵ ش<br>د | (تساس) | 11 cms | الشه | النصين | أتأمًّا |
| . 60   |     | •    | 1        | . 025  |        | 5    | 0,54   | 0.      |

- وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِئَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِى آحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةُ كَأَنَّهُ,
   وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ [فُصِّلَت: ٣٤].
- 2 جاء رَجُل إلى النَّبِيِّ ﴿: فقال لهَ أَوْصِنِي، قالَ: «لا تَغْضَبْ. فَرَدَّدَ مِرارًا، قالَ: لا تَغْضَبْ» [رواه البخاريّ]. أ. ما التوجيه الذي تضمنه النّصّان الشرعيان السابقان؟

ب. أُقترحُ وسائل أخرى تعين على إدارة الذات.

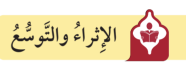
ج. أُستنتجُ الآثار السلبية للغضب في الفرد والمجتمع.

34

ام المنتخر فا

أ. قال سلمانُ الفارسيُّ في نصيحته لأبي الدرداء ﴿ إِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقَّا، ولِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، فَأَعْطِ كلَّ ذي حَقِّ عَلَيْكَ حَقًّا، فَأَعْطِ كلَّ ذي حَقِّ حَقَّهُ ﴾. فلمّ سمع النّبي ﴿ ذلك قال: ﴿ صَدَقَ سَلْمِانُ ﴾ [رواه البخاريّ].

ب. سُئل ابن المقفع: مَن الذي أدَّبك كلّ هذا الأدب؟ فأجاب: نفسي. فقِيل له: أَيُودِّب الإنسان نفسه بغير مُؤدِّب؟ قال: كيف لا؟ كنت إذا رأيت في غيري حُسنًا أتيته، وإن رأيت قبيحًا أبيته، بهذا وحده أدَّبتُ نفسي.



من الأمور التي تعين على حسن إدارة الذّات:

أ. الإيهان بالله تعالى والثقة به مع المثابرة وحُسْن التوكّل عليه سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ وَ
 إِنَّ ٱللّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطّلاق: ٣]، ويقول النّبيّ ﷺ: «احْرِصْ عَلى ما يَنْفَعُكُ
وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلا تَعْجَز ﴾ [رواه مسلم].

ب. الثقة بالنفس وقوّة الإرادة والصبر، ذلك كلّه يدفع الإنسان إلى الإصرار والمثابرة لتحقيق أهدافه على الرغم من الصعوبات، يقول تعالى: ﴿وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [لُقهَان: ١٧]، وللمسلم في رسول الله ﴿ أُسوة حسنة في مثابرته وإصراره وصبره في سبيل الدعوة، ما يؤدي إلى تحقيق النجاح الكبير بتوفيق الله تعالى.



# يراسةٌ مُعمَّقةٌ

هناك العديد من الدراسات التي تحدّثت عن إدارة الذات، ومنها (عناصر إدارة الذات في التربية الإسلاميّة، دراسة تأصيليّة)، إذ كشفت هذه الدراسة عن عناصر إدارة الذات وتأصيلها في ضَوْء التربية الإسلاميّة التي تمثّلت في: الأهداف، والتخطيط، والأولويات، والوقت.



باستخدام الرمز المجاور، أَرجعُ إلى الدراسة لأَتعرَّفَ مضيّعات الوقت التي تؤثّر في إدارة الذات، ثم أُعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.

| <i>-</i>                                    | القيمُ المستفادةُ      | <b>©</b>   |
|---------------------------------------------|------------------------|------------|
| لستفادة من الدَّرس.                         | رُ ثلاثًا من القيم الم | أستخلِط    |
| لستفادة من الدَّرس.<br>ناء شخصيتي وتطويرها. | رُ دور الإسلام في بـ   | 7 أُقدِّرْ |
|                                             |                        | 2          |
|                                             |                        | 2          |
|                                             |                        | 3          |
|                                             |                        |            |



### المراجعة والتقويم



- أُبيِّنُ مفهوم إدارة الذات.
- وَ اللَّهُ النصوص الشرعيّة الآتية، ثم أربطُها مَعَ مبادئ إدارة الذّات التي أشارت إليها:
  - أ. قال تعالى: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ عَ بَصِيرَةٌ ﴾.
  - ب. قال النَّبيُّ عَنْ عُمُرِهِ فيمَ أَفْناهُ».
    - ج. قال النَّبِيُّ هَا: «لا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ خَبُّثَتْ نَفْسي».
- (عَلَى اللَّهُ عَلَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَا مَنُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السلوك وتقييم التصرفات، بوصفها مبدأً من مبادئ إدارة الذات.
  - 4 أُوضِّحُ بمثال كيفيّة إدارة الذّات في كلّ جانب من الجوانب الآتية:

| كيفيّة إدارة الذّات | جوانب إدارة الذّات         |
|---------------------|----------------------------|
|                     | الجانب المعرفي             |
|                     | الجانب الجسدي              |
|                     | الجانب الروحي              |
|                     | الجانب الوجداني والانفعالي |

- 5 أَتَأَمَّلُ النصّ الآتي ثمّ أُجيبُ عمّا يأتي:
- (إِنَّ لِنَفْسِكَ عليكَ حقًّا، ولِرَبِّكَ عليكَ حقًّا، ولِضَيْفِكَ عليكَ حقًّا، وإِنَّ لِأَهلِكَ عليكَ حقًّا؛ فأَعْطِ كلَّ ذي حقًّهُ).
  - أ. مَن الذي قدّم هذه النصائح؟ ولمن قدّمها؟
  - ب. أُلِّضُ النصائح الأربع التي تضمّنها النصّ بكلماتي الخاصّة.
    - ج. ما أهميّة تنفيذي هذه الوصايا في حياتي؟ أُبرِّرُ رَأْيي.
  - أضعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة وإشارة (X) إزاء العبارة غير الصّحيحة في ما يأتي:
    - أ. ( ) تعد إدارة الذات مدخلًا رئيسًا للتغيير الذي ينشده الإنسان.
    - ب. ( ) لا تدعم إدارة الذّات ضبط العواطف وتوجيه السلوك عند الإنسان.
    - ج. ( ) من الأمور التي تعين على حُسْن إدارة الذّات الإيمان بالله تعالى والثقة به.

# الإسلام والتفكير





يُتوقّع من الطّلبة تحقيق النّتاجات التّعليميّة الآتية:

- 1 بيانُ مفهوم التفكير وأهمّيته.
- 2 توضيحُ موقف الإسلام من التفكير.
- الأمور التي تساعد على تنمّية التفكير.
  - 4 الحرصُ على التفكير وتجنُّب اتباع الظنّ.
    - 5 الاقتداءُ بالمفكّرين والمبدعين.



# التَّعلُّمُ القَبليُّ

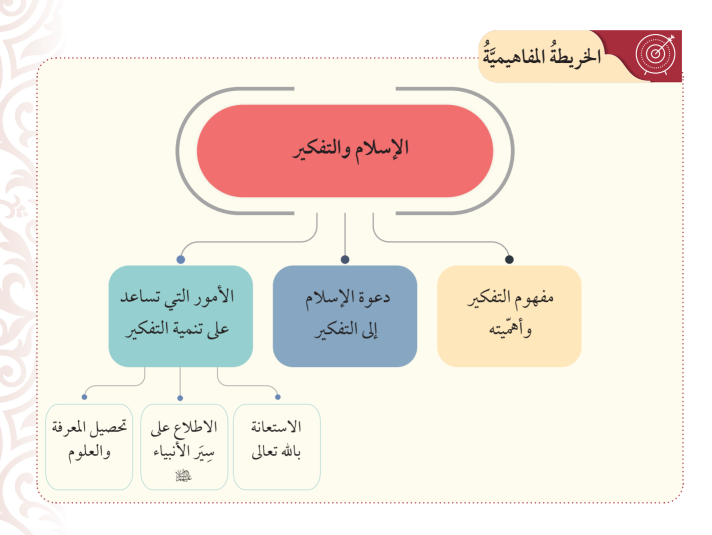
العقل من نعم الله تعالى العظيمة التي مَنَّ بها على الإنسان، وبه يتميز عن بقية المخلوقات، وقد جعله الله تعالى مناط التكليف، وحثَّ القرآنُ الكريم على توظيف العقل بالتفكّر والتدبّر في الكون الفسيح؛ للوصول إلى حقائق الإيهان وقوانين الكون وأسراره، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَايَنَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَيَنَعَ حُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَاللَّارِ ﴿ اللهِ قَلْمُ اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

### أَتَدبَّرُ وأُستخرجُ

| ، الكون والوصول إلى | في اكتشاف قوانين | أثر التفكّر | ثم أستخرجُ | يمتين السابقتين، | أتَدبّرُ الآيتين الكر |
|---------------------|------------------|-------------|------------|------------------|-----------------------|
|                     |                  |             |            |                  | الإيمان.              |

.....





# الفّهم والتّحليلُ

التفكير السليم يصل بالإنسان إلى الإيهان بوجود خالق عظيم ووحدانيته، واكتشاف السُّنن الكونية واستخدامها في إعهار الأرض.

### أولاً: مفهوم التفكير وأهميّته

التفكير: هو سلسلة من النشاطات التي يقوم بها العقل للوصول إلى حلِّ لمشكلةٍ ما، أو اتخاذ القرارات، أو الوصول إلى الحقائق، أو التخطيط، أو التطوير، أو الابتكار، أو الاكتشاف.

ويعدّ التفكير من أعظم نعم الله تعالى على الإنسان، وله أهمّية كبيرة في حياته، إذ إنَّه:

🚧 منهاجي

أ. يساعد على حلّ المشكلات عن طريق توليد مجموعة متنوعة من الحلول لمشكلة ما واختيار أفضلها، وقد كان النّبيُّ على يجمع أصحابه على إذا عرض للمسلمين أمر ويستمع لآرائهم وأفكارهم، ثمّ يختار ما يناسبهم كما حدث في غزوات بدر وأُحُد والخندق وغيرها.



### أُستَذكِرُ

أُستَذكِرُ موقفًا للنَّبِيِّ ﴿ فِي هذه الغزوات أستمع فيه لآراء الصحابة ، وأفكارهم.

ب. يساعد على اتخاذ القرارات السليمة في الوقت والمكان المناسبين علميًّا وعمليًّا، ومن ذلك ما كان من الخليفة أبي بكر الصديق هذه في تعامله مع المرتدين وإنفاذه جيش أسامة بن زيد الصديق المناس بأن المسلمين ما زالوا في قوتهم ولا شيء يُضعِفُ عزيمتهم.

ج. يؤدي إلى كشف الحقائق وتجنب الظنون والادعاءات غير الموثوق بها عن طريق الحصول على المعلومات الدقيقة، ومن ثَمَّ، تحليلها وإصدار الحكم بشأنها خصوصًا في ظل الانتشار الواسع لوسائل الاتصال، وانتشار المعلومات غير الموثوق بها انتشارًا كبيرًا، وقد قَصّ علينا القرآن الكريم براءة نبيّ الله يوسف بعد أن شهد شاهد من أهل امرأة العزيز بذلك، قال تعالى: ﴿قَالَ هِي رُودَتُنِي عَن نَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ، قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ الله وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ، قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِن ٱلْكَذِبِينَ الله مِن كَالَ إِنّهُ، مِن كَيْدِكُنّ قَمِيصُهُ، قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنّهُ، مِن كَيْدِكُنّ قَلِيمَ لَهُ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنّهُ، مِن كَيْدِكُنّ إِنَّ كَيْدَكُنّ عَظِيمٌ الله المِنْ السَّدِقِينَ الله المُنْ المَّارَعَ القَمِيصَهُ، قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ، مِن كَيْدِكُنّ فَلَمَّا رَءًا قَمِيصَهُ، قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ، مِن كَيْدِكُنّ فَلِي الله المِنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المِنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المِنْ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُؤْمِنُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المِنْ اللهُ الله

# أَتَدَبَّرُ وأَستنتجُ

أَتَدَبَّرُ الآيات الكريمة السابقة، ثم أَستنتجُ كيف أَستُدِلُّ على براءة نبيّ الله يوسف ها.

د. يُعوِّد على التخطيط للمستقبل بأسلوب علميّ مبنيّ على المعطيات الصحيحة كما فعل سيدنا رسول الله لله لمّا أنشأ المجتمع الجديد في المدينة المنوّرة، حيث كان قرار الهجرة والمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار مبنيًّا على معطيات تؤكّد صدق الأوس والخزرج والتزامهم في بيعتي العقبة الأولى والثانية.





ه. يؤدّي التفكير السليم إلى الحصول على أفكار جديدة مبدعة أو حلول غير مطروحة من قَبْلُ، كما كان من خالد بن الوليد الذي وضع خططه العسكريّة الإيداعيّة التي فاجأت العدوّ وغيرت مسار كثير من المعارك، ويقود التفكير والتجريب وإعمال العقل إلى اكتشاف سُنن الله تعالى في الكون، واختراع ما يفيد

الإنسان في حياته عبر التفكير السليم، ومن أمثلة ذلك ما توصّل إليه العالم المسلم ابن الهيثم ، عند اكتشافه الطريقة العلميّة للإبصار.

و. يساعد على بناء إنسان قادر على التعامل مع ظروف الحياة وأحداثها ومتغيراتها، والتمكن من التحليل
 والتقييم والنقد ليصل إلى الحقيقة، فينتقل من التبعيّة والتقليد إلى الإبداع الذي يبني المجتمع ويقوده
 إلى التقدّم في المجالات كلها.

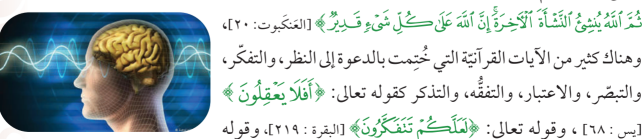
### أَتدَبَّرُ وأُستنتجُ



أَتَدَبَّرُ الآيتين الكريمتين، ثمّ أَستدلُّ على أهمَّيّة التفكير للإنسان، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ مَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِ قَرْيَةٍ مِّن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَرَفُوهَاۤ إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَىٓ ءَاثَارِهِم ثُمُقَّتَدُونَ ۚ ۚ ثَالَ أَوْلَوْ جِعْتُكُمُ بِأَهۡدَىٰ مِمَّا وَجَدتُّمۡ عَلَيۡهِ ءَابَآءَكُمُ ۖ قَالُوۤاْ إِنَّا بِمَاۤ أَرْسِلْتُم بِهِۦكَفِرُونَ ۖ ۖ الزِّحرُف: ٢٣-٢٤].

#### ثانيًا: دعوة الإسلام إلى التفكير

حتٌ الله سبحانه وتعالى الإنسان على التفكر والنظر في الكون والتأمل في الظواهر الكونية المختلفة، الذي يصل به إلى العلم ومعرفة سُنن الله تعالى وقوانينه، قال تعالى: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ۚ



تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيَكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

| أَتَأُمَّلُ وأُستخرجُ |  |
|-----------------------|--|
|-----------------------|--|

| بَرَ وَٱلْفُوَّادَكُلُّ أُوْلَئِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْغُولًا ﴿، ثم | أَتَأُمَّلُ قـوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَ<br>أَستخرجُ دلالته على دعوة الإسلام إلى التفكير وإعمال العقل. |
|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                   |                                                                                                                                                               |
|                                                                   |                                                                                                                                                               |

وفي مقابل ذلك، نهى الإسلام عن كلّ ما من شأنه إهمال العقل وتغييب الفكر، مثل النهي عن اتباع الظنّ، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا لَهُمُ بِهِ عِنْ عِلْمٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظّنَّ وَإِنَّ الظّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ اللّهِ عَنْ النّجم: ٢٨]، وتحريم إتيان الكهان والاعتقاد بها يقولون، لأن ما يقومون به يتعارض مع إعمال العقل والتفكير، فالغيب لا يعلمه إلا الله تعالى، والخوض فيه يضيع على الإنسان وقته وجهده، ويصرفه عن الأمور النافعة، عَنْ مُعاوية بنِ الحَكِمِ السُّلَمي فَي قَالَ: قُلْتُ: يا رَسُولَ اللهِ، أُمورًا كُنّا نَصْنَعُها في الجاهِلية، كُنّا نأتي الكُهّان، قالَ: «فَلا تأتوا الكُهّان» قالَ قُلْتُ: كُنّا نَتَطَيّرُهُ قالَ: (ذَاكَ شَيْءٌ يَجِدُهُ أَحَدُكُمْ في نَفْسِهِ، فَلا يَصُدَّنَكُمْ الذي الله مسلم]. [الكُهّانَ: الذين يدّعون معوفة الغيب، فلا يَصُدَّنَكُمْ: فلا يمنعنكم عن الأمر الذي أردتم فعله].

ولما كَسَفَتِ الشَّمسُ يَومَ ماتَ إبراهيمُ ابنُ رسولِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى النَّاسِ أَبَّهَا كسفت لموته، قام النَّبيُ ﴿ حتى دخل المسجد، فصلّى في النَّاس ركعتين حتى انجلت الشمس، فقال ﴿ : «إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لا يَنْكَسِفانِ لَوْتِ أَحَدٍ، فَإِذَا رَأَيْتُموهما فَصَلّوا، وادْعوا حَتّى يُكْشَفَ ما بِكُمْ ارواه البخاريّ ومسلم].

| شخصان أحدهما يعتمد على التخطيط للوصول إلى أهدافه، والآخر يعتمد على بعض أساليب التنجيم |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| كالأبراج وقراءة الفنجان ومن يدَّعون معرفه المستقبل. أيّها على صواب؟ ولماذا؟           |
|                                                                                       |
|                                                                                       |

### ثالثًا: الأمور التي تساعد على تنمية التفكير



هناك أمور عدّة تساعد على تنمّية التفكير لدى الإنسان، منها:

- أ. الاستعانة بالله سبحانه وتعالى، والاستقامة على منهجه، فهو سبب الخير والتوفيق في الأمور كلّها، قال تعالى: ﴿وَاتَتَ قُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللّهُ ﴾
   [البَقَرَة: ٢٨٢].
- ب. الاطلاع على سِيَر الأنبياء ﴿ وفي مقدّمتهم سيدنا محمّد ﴿ قَالَ تعالى: ﴿ لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ الْمُعَوَّةُ كَانَ يَرْجُواْ اللّهَ وَالْمَوْمُ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١]، ومجالسة العلماء، والمفكّرين، والمبدعين ومحاورتهم، والاطلاع على خبراتهم وطريقة تفكيرهم والإفادة منها، وتجنّب المثبّطين، قالله تعالى: ﴿ النَّذِينَ يَسَتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ أَوْلَتَهِكَ النَّذِينَ هَدَنَهُمُ اللّهُ وَأُولَتَهِكَ هُمُ اللّهُ وَالْوَلْوَالَ اللهُ اللهُ الزير: ١٤].
- ج. تحصيل المعرفة والعلوم، والاطلاع على كلّ ما يمكن أن يحفزّ العقل إلى التفكير، وقراءة الكتب التي تعنى بالتفكير والإبداع، وحضور الدورات المتخصّصة في ذلك، والاطلاع على سِيرَ المفكّرين والعلماء وقصص النجاح التي حقّقوها عبر التاريخ.

| ,                            | أُناقِشُ                                | \[\frac{1}{5}\] |
|------------------------------|-----------------------------------------|-----------------|
|                              | ي/ زميلاتي في:                          | أُناقِشُ زملائه |
| يِّ والتفكير السلبيِّ.       | ن التفكير الإيجا                        | 1 الفرق بي      |
|                              |                                         |                 |
| الإِنترنت الإِيجابيّ في ذلك. | علّم الذاتيّ ودور                       | 2 أهميّة الت    |
|                              |                                         | •••••           |
|                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • •   |

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

هناك كثير من الطرائق التي تعين على التفكير بصورة إبداعيّة، منها:

- 1. التفكير بالطريقة العكسيّة: فمثلًا، دَرَجَ العُرْف على أنّ المريض يذهب إلى المستشفى، لكن، لماذا لا يأتي المستشفى إليه؟ وبهذه الطريقة استُحدِثت فكرة الزيارات المنزلية، التي خففت على المرضى آلام الحركة والمعاناة في الذهاب والإياب، ومن ذلك أيضًا ذهاب النّبيّ الله إلى قتال الأعداء في غزوة تبوك وكانوا قد تجهزوا لغزو المسلمين في المدينة المنورة، وما زالت هذه الفكرة في تطور مستمرّ.
- 2. التفكير بطريقة الدمج: فمثلًا، بالدمج بين الهاتف النقال وبين الكاميرا، أصبح لدينا هواتف تمكننا من إجراء المكالمات المرئيّة، ومن ذلك: أنَّ المسجد في عهد النَّبيِّ الله أكثر من مهمة فهو مكان للصلاة، واستقبال الوفود، والتعليم، وغير ذلك.

## دراسةٌ مُعمَّقةٌ

هناك العديد من الدراسات التي عنيت بموضوع التفكير، منها كتاب (التفكير النمطيّ والإبداعيّ)، الذي تناول مفهوم التفكير الإبداعيّ، وتحديات العصر للتفكير الإبداعيّ وأهم العوامل المعوِّقة والعوامل المشجّعة له، وطرائق تنمية التفكير.



باستخدام الرمز المجاور، أَرجعُ إلى الكتاب ثمّ أُستخرجُ عاملين من العوامل المشجّعة على التفكير، وعاملين من العوامل المعوِّقة للتفكير.

| 4      |             |     |
|--------|-------------|-----|
| تفادةً | القيمُ المس | (V) |
|        | ( )         | ~   |
|        |             |     |

| من الدَّرس. | المستفادة | من القيم | ثلاثًا | خلصُ | أست |
|-------------|-----------|----------|--------|------|-----|
|             |           | \· \     |        | ر بن |     |

- أُقدِّرُ موقف الإسلام من التفكير.
  - .. 2
  - . 3

### المراجعة والتقويم



- 1 أُبيِّنُ مفهوم التفكير.
- 2 أُوضِّحُ أهمّية التفكير في كلّ من:
  - أ. حلّ المشكلات.
  - ب. اتخاذ القرارات السليمة.
- (قَ أَستنتجُ موقف الإسلام من التفكير في الآية الكريمة الآتية: قال تعالى: ﴿قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرُ ﴾.
  - أحدِّدُ العلاقة بين الإيهان بوجود الله تعالى ووحدانيته وبين التفكير.
    - أُوضِّحُ ثلاثة أمور تساعد على تنمية التفكير.
  - 6 أُبِيِّنُ وجه الاستدلال في الحث على التفكير في الآيتين الكريمتين الآتيتين:
  - أ. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْغُولًا ﴾. وال تعالى: ﴿ مَا لَمُهُم بِهِ عِلْمِ إِلَّا إِنَّهَاعَ ٱلظَّنَّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ﴾.
- أَتَأَمَّلُ الحديث النبوي الشريف الآتي، ثم أُجيبُ عما يليه:
  قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لا يَنْكَسِفانِ لَمَوْتِ أَحَدٍ، فَإِذا رَأَيْتُموهما فَصَلَوا، وَادْعوا حَتَّى يُكْشَفَ ما بكُمْ».
  - أ. ما مناسبة هذا الحديث الشريف؟
  - ب. ما الظنّ الذي أبطله الحديث الشريف؟
  - 8 أَضعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة وإشارة (٪) إزاء العبارة غير الصّحيحة في ما يأتي:
    - أ. ( ) توظيف العقل بالتفكر والتدبر في الكون يوصل إلى حقائق الإيمان.
    - ب. ( ) يُعَدُّ إتيان الكهان من الأمور التي من شأنها إهمال العقل وتغييب الفكر.
- ج. ( ) كان النَّبِيُّ ﴿ إِذَا عَرْضَ للمسلمينَ شيء، يتخذ القرار وحده دون الرجوع إلى الصحابة ...

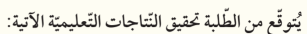


### رعاية الموهوبين في الإسلام









- 1 بيانُ مفهوم الموهبة ومجالاتها.
  - 2 توضيح أهمية الموهبة.
- 3 بيانُ المبادئ الأساسيّة التي حث عليها الإسلام في رعاية الموهوبين.
  - 4 الحرصُ على تطوير مواهبه والارتقاء بها.



# التَّعلُّمُ القَبليُّ القَبليُّ

اقتضت حكمة الله سبحانه وتعالى أن يتفاوت النّاس في قدراتهم ومعارفهم ومهاراتهم؛ ليؤدّي كلّ واحد منهم دوره في بناء المجتمع، ويتعاونوا في ما بينهم على إعمار الأرض، فتستقيم الحياة ويشعر كلّ فرد بقيمته. قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتَهِ ۗ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيّبَلُوَكُمْ فِي مَآ ءَاتَكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٦٥]. أَتَدَبُّرُ وأُجِيثُ

أَتدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمّ أُجيبُ عمّا يليها:

قال تعالى: ﴿وَأَخِي هَـٰرُونِتُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيٍّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ [القَصَص: ٣٤].

|  | هارون ﷺ؟ . | سيدنا | امتلكها | مبة التي | ما الموه | 1 |
|--|------------|-------|---------|----------|----------|---|
|--|------------|-------|---------|----------|----------|---|

2 كيف استثمر سيدنا موسى موهبة أخيه ﷺ؟ ......





# الفَهمُ والتَّحليلُ

للموهبة أثر إيجابيّ كبير في الفرد والمجتمع، وقد حرص الإسلام على تعزيزها واستثمارها بما يعود على الفرد بالنفع وعلى الآخرين بالخير.

### أولًا: مفهوم الموهبة ومجالاتها



الموهبة: هي امتلاك قدرات عالية، وأداء متميّز في مجال أو أكثر من المجالات المختلفة كالأدب، واللغة، والفنّ، والقيادة، والرياضة، وغيرها.



### أَتَأُمُّلُ المواقف الآتية، ثمَّ أُستنتجُ مجال الموهبة التي تميّز بها كلّ صحابيّ جليل كما في الجدول الآتي:

| مجال الموهبة | الموقف                                                                                   |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | قول النِّبِيِّ الله للله الله الله عله الله عله عله الله ال                              |
|              | و أُمِّي». [رواه البخاريّ]                                                               |
|              | بَعَثَ النِّبِيُّ ﴿ بَعْثًا، وأَمَّرَ عليهم أُسامَةَ بنَ زَيْدٍ ﴿ مَا على الرغم من صغر   |
|              | سنّه. [رواه البخاريّ]                                                                    |
|              | كلُّف النِّبِيُّ ١ حسَّانَ بنَ ثابتٍ ١ الردّ على أعداء الإسلام بشعره قائلًا              |
|              | له: «إِنَّ روحَ القُدُسِ لا يزالُ يُؤيِّدُكَ ما نافَحْتَ عَنِ اللهِ وعَنْ رسولِهِ» [رواه |
|              | ابن حِبّان]. (روح القدس: جبريل ﷺ، نافحت: دافعت).                                         |
|              | قول النِّبِيِّ عن عبدِ اللهِ بنِ مسعودٍ هه: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَقْرَأَ القُرْآنَ        |
|              | غَضًّا كَما أُنْ زِلَ، فَلْيَقْرَأْهُ مِنِ ابنِ أُمِّ عَبْدٍ» [رواه أحمد].               |

### ثانيًا: أهميّة رعاية الموهوبين

أولى الإسلام الموهوبين عناية خاصّة وحَرَصَ على رعايتهم لما في ذلك من أهميّة، وتكمن هذه الأهميّة في أمور عدّة، منها: الرضا عن الذّات، فاكتشاف الطاقات وتوظيفها بصورة إيجابيّة تمنح الموهوب شعورًا بالرضا، وتولّد لديه الثقة بقدراته، ما يدفعه لتحمّل مسؤولياته وتعزيز انتهائه فيبتكر ويبدع خدمة لأمّته.



# أَتَأُمَّلُ وأُجيبُ

أَتَأَمَّلُ الموقف الآتي، ثمّ أُجيبُ عمّا يليه:

يقول زيدُ بنُ ثابتٍ ، بعد أن كلّفه النّبيُّ ، تعلُّم كتاب اليهود ولغتهم: فها مرّ بي نصفُ شهرٍ حتى تعلمتُه له، فلمّ تعلّمتُه كان إذا كتَبَ إلى يهودَ كتَبْتُ إليهم، وإذا كتَبوا إليه قرأْتُ له كتابَهم [رواه الترمذيّ]. ولم يكتفِ زيدُ بنُ ثابتٍ ، بذلك، بل تعلّم لغات أخرى كالسريانيّة لحاجة المسلمين إليها.

| الموهبة التي تميّز بها زيدُ بنُ ثابتٍ ١٠٠٠ | 1 ما |  |
|--------------------------------------------|------|--|
|--------------------------------------------|------|--|

| ﴿ وَشِيْنَهُ ﴾<br>رَضِيَّ نِهُ ﴾ | ثابتٍ | بن | زيدِ | في | هبة | المو | هذه | ما أثر | 2 |
|----------------------------------|-------|----|------|----|-----|------|-----|--------|---|
|----------------------------------|-------|----|------|----|-----|------|-----|--------|---|

ب. تنمية المجتمع والمحافظة على إنجازاته، فالموهوبون بها لديهم من قدرات لهم عظيم الأثر في تنمية المجتمع وتطويره في المجالات جميعها، فقد استثمر النّبيُّ ، هو موهبة مصعبِ بنِ عُمَيْرٍ ، في التأثير والإقناع، إذ بعثَهُ إلى المدينة المنورة وأمره أن يدعو أهلها إلى الإسلام.

#### ثالثًا: المبادئ الأساسية في رعاية الموهوبين

هناك مبادئ أساسيّة دعا إليها الإسلام لرعاية الموهوبين وتوظيف طاقاتهم، منها:

- أ. اكتشاف المواهب والالتفات إليها، ومن ذلك ما قام به النّبيُّ هُ من اكتشافه موهبة جمال صوت الصحابي الجليل بلال بن رباح هُ، فقد جاء في حديث الصحابي الجليل عبد الله بن زيد هُ أنّه رأى رجلًا في المنام فعلّمه الأذان، فلمّ أصبح أتى رسول الله هُ فأخبره بها رأى، فقال رسول الله هُ: «إنّها لَرُؤْيَا حَقُّ إنْ شاءَ اللهُ، فقُمْ مَعَ بلال، فَأَلْق عَلَيْهِ ما رَأَيْتَ فَلْيُؤَذِّنْ بهِ؛ فَإِنّهُ أَنْدى صَوْتًا مِنْكَ» [رواه أبو داود].
- ب. تنمية قدرات الموهوبين، وتوفير الوسائل التي تساعد على ذلك، مثل عقد الدورات، وتفعيل التكنولوجيا، ومجالسة أهل الخبرة من الموهوبين، ومن ذلك أن النّبيّ ، لا وجد لدى عبدِ اللهِ بنِ عبّاسِ ، موهبة في

الحفظ والفهم، وجّهه إلى الاعتناء بقدراته الكبيرة على فهم آيات القرآن الكريم، ودعا له قائلًا: «اللهُمَّ فَقُهُ في الدِّين وَعَلِّمْهُ التَّأُويلَ» [رواه أحد]، فأصبح إمامًا في تفسير القرآن الكريم.

ج. تعزيز أصحاب المواهب، وتشجيعهم وإبراز مكانتهم، والإشادة بهم ليكونوا نهاذج يُقتدى بها في المجتمع، قال رسول الله عن بعض أصحابه: «أقضاهُمْ عليُّ بنُ أبي طالبٍ، وَأَقْرَوُهُمْ لِكِتابِ اللهِ أُبيُّ ابنُ أبي طالبٍ، وَأَقْرَوُهُمْ لِكِتابِ اللهِ أُبيُّ ابن كَعْبٍ، وَأَعْلَمُهُمْ بِالْحَلالِ وَالْحَرامِ مُعاذُ بنُ جَبَلٍ، وَأَقْرَضُهُمْ زَيْدُ بنُ ثابِتٍ» [رواه ابن ماجه] [أفرضُهُم: أعلمهم بأحكام المواريث].

توظيف المواهب واستثهارها بها يعود بالمنفعة على الفرد والمجتمع في الدنيا والآخرة، ومن ذلك موقف النّبيّ من الصحابيّ الجليل أبي محذورة عنه يوم حُنَيْن وقد كان حَسَن الصوت، فلمّا سمع الأذان قبل أن يُسْلِم، أخذ يستهزئ به، فسمعه النّبيُّ في فأمر به، فمَثُلَ بين يديه فمسح ناصيته وصدره بيده،

قال أبو محذورة: فامتلأ قلبي والله إيهانًا ويقينًا وعلمت أنّه رسول الله، فألقى عليه النّبيُّ الله الأذان وعلمه إيّاه وأمره أن يؤذّن لأهل مكّة وهو ابن ست عشرة سنة، فكان مؤذنهم حتى مات. [رواه الدارقطني].

وعندما أسلم خالدُ بنُ الوليدِ فَ قام النَّبِيُ فَ بتسليمه قياده جيش المسلمين في غزوات عدة، وذلك لتميزه في القيادة العسكرية، كما سلّمه خليفة رسول الله في أبو بكر في قيادة جيوش المسلمين في حروب الردة وفتوح العراق والشام، فحقق الانتصارات العظيمة.

وكذلك استثمر الخليفتان أبو بكر الصديق و عثمانُ بنُ عفّانَ هُ من عفّانَ الكريم وتفوقه هو هبة زيد بنِ ثابتٍ هُ في حفظ القرآن الكريم وتفوقه في الكتابة، فكلفاه جَمْع القرآن الكريم ونَسْخه.

# أَتوقَّفُ اللَّهِ اللّ

لا تعارض بين الإعاقة والموهبة، فالواقع أنَّ من بين ذوي الإعاقة موهوبين ولديهم قدرات وإمكانات عالية تُمكنهم من القيام بأداء وإنجاز متميّزين في مجال أو أكثر من المجالات، ومن هولاء الصحابي الجليل عبدُ الله بنُ أمِّ مكتوم في (وكان كفيفًا)، حيث تميز بالقيادة والقدرة على الإدارة، فكان النبيُّ في يكلفه إدارة المدينة المنورة حينما كان يخرج منها للحرب أو غيرها.

# أَتَأُمَّلُ وأَبِحثُ

| 1 أَتَأُمَّلُ الحديث الشريف الآتي، ثمّ أُجيبُ عمّا يليه: قال رسول الله هنا: «خَيْرُ فُرْسانِنا اليَوْمَ أَبو قَتادَةَ، وَخَيْرُ رَجّالَتِنا سَلَمَةُ بنُ الأَكْوَعِ» [رواه ابن حِبّان]. أ. ما الموهبتان اللتان امتدحهما النَّبِيُّ هي الحديث الشريف؟ |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ب. ما أثر مدح النَّبِيِّ ﷺ الصحابيّينِ أمام الآخرين؟                                                                                                                                                                                                 |  |
| <ul> <li>و بالرجوع إلى الإنترنت، أبحثُ عن قصّة نجاح أحد الموهوبين أو الموهوبات من ذوي الإعاقة، ثم</li> <li>أعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.</li> </ul>                                                                                                  |  |

كانت حفصة بنتُ سيرين هم من التابعيات، وقد تميّزت بموهبة الحفظ؛ لذا حفظت المنر عن عمر عن القرآن الكريم وهي في الثانية عشرة من عمرها وفهمته تفسيرًا، وكان شقيقها التابعيّ المشهور محمّدُ بنُ سيرين هم إذا أشكل عليه شيء من القرآن الكريم يقول: اذهبوا فاسألوا حفصة.

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

من واجب الدولة إنشاء المؤسسات التي تعمل على اكتشاف المواهب وتنميتها ورعايتها وهناك العديد من المؤسسات الوطنية، فالأردن يرعى المواهب ويشجعها وينظم مسابقات ومبادرات متنوّعة تتبنّى المواهب وتسهم في تعزيزها، ومنها: المسابقة الهاشميّة لتلاوة القرآن الكريم وحفظه، التي تنظّمها وزارة الأوقاف والشؤون والمقدسات الإسلاميّة، ويتنافس فيها حفظة القرآن الكريم من جميع الأعمار من كلا الجنسين بمشاركة دول متعدّدة من العالمين العربيّ والإسلاميّ.

# دراسةٌ مُعمَّقةٌ

من الدراسات التي تحدّثت عن رعاية الموهوبين: (رعاية الموهوبين في السُّنَة النبويّة، ابن عبّاس نموذجًا) وقد تناولت محاور عدة، منها: سمات موهبة ابن عبّاس في وآثارها والعوامل التي أسهمت فيها. باستخدام الرمز المجاور، أرجع إلى الدراسة لأَتعرَّفَ السمات العقليّة المميّزة لابن عبّاس منه، ثم أعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.

| ,                         | القيمُ المستفادةُ    | <b>©</b> |
|---------------------------|----------------------|----------|
| المستفادة من الدَّرس.     | رُ ثلاثًا من القيم ا | أستخلِط  |
| هبتي واستثمارها في الخير. | ِصُ على تطوير مُو    | 1 أُحرِ  |
|                           |                      | 2        |
|                           | •••••                | 3        |
|                           |                      |          |

### المراجعة والتقويم



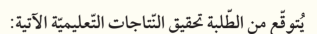
- 1 أُبيِّنُ مفهوم الموهبة.
- أُوضِّحُ أهميَّة الموهبة للفرد والمجتمع.
- 3 أُستنتجُ مبادئ رعاية الموهوبين من الحديثين الشريفين الآتيين:
- أ. قال رسول الله على: ﴿إِنَّهَا لَرُؤْيا حَقٌّ إِنْ شَاءَ اللهُ، فَقُمْ مَعَ بِالآلِ، فَأَلْقِ عَلَيْهِ مَا رَأَيْتَ فَلْيُؤَذِّنْ بِهِ؛ فَإِنَّهُ أَنْدى صَوْ تًا مِنْكَ».
  - ب. قال رسول الله ﷺ: «أَقْضاهُمْ عَلِيُّ بنُ أبي طالِب، وَأَقْرَؤُهُمْ لِكِتابِ اللهَّ أُبَيُّ بنُ كَعْبِ».
    - أُمتُّلُ بموقف على رعاية الإسلام للموهوبين من ذوي الإعاقة.
- أَتَأَمَّلُ الحديث الشريف الآتي ثمّ أُجيبُ عمّا يأتي: قال رسول الله ﷺ: "إنَّ رُوحَ القُدُس لا يزالُ يُؤيِّذُك ما نافَحْتَ عن اللهِ وعن رسولِه».
  - أ. من الصحابي الجليل المخاطب في هذا الحديث الشريف؟
    - ب. ما الموهبة التي تميز بها؟
    - ج. ما التوجيه النبوى الذي تضمنه الحديث الشريف؟
    - د. كيف يمكنُني أن (أُدافِع) عن الله تعالى ورسوله ١٠٠٠
- 6 أُقترحُ ثلاثة إجراءات عمليّة لتنمية موهبتي، استنادًا إلى ما تعلّمته من مبادئ أساسيّة في رعاية الموهوبين والموهوبات.
  - 7 أَختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
  - 1. الصحابيّ الجليل صاحب الموهبة في تعلّم اللغات:
- ب. زيد بن حارثة ﷺ.
- 2. الصحابيّ الجليل صاحب موهبة التأثير والإقناع الذي أُرسِل إلى المدينة المنورة داعيًا:

  - د. عبدالله بن أم مكتوم هيه.
- جـ. زيد بن حارثة ﷺ.
- 3. التابعي المشهور الذي كان يقول إذا أشكل عليه شيء من القرآن الكريم: (اذهبوا فاسألوا حفصة) هو:
  - ب. مالك بن أنس رهيه.
- أ. الحسن البصري هيه.
- د. سعيد بن المسيب هي.









- 1 بيانُ مفهوم آفات اللسان.
- 2 ذكْرُ صور آفات اللسان.
- الفرد والمجتمع.
- عقدير أثر الكلمة الطيبة في بث المحبّة بين الناس.

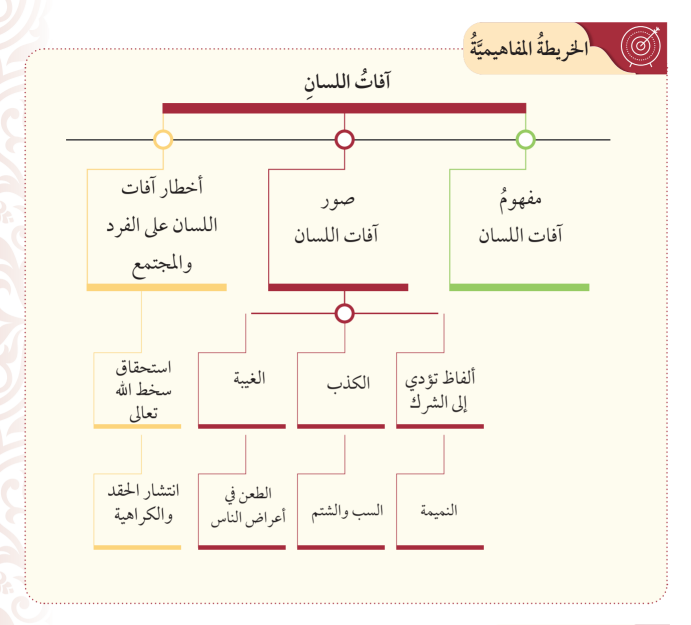


# التَّعلُّمُ القَبليُّ

جعل الله تعالى الإنسان مسؤولًا عن أفعاله وأقواله، قال تعالى: ﴿مَّا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدُ ﴾ [ق: ١٨]، وأمره تعالى بحسن الخلق في التعامل مع من حوله، فضلًا عن ذلك، عَدَّ النَّبِيُ ﴿ الكلمة الطيبة صدقة، فقد قال: ﴿ والكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ ﴾ [رواه البخاريّ ومسلم]، وقد حثنا ﴿ على حفظ اللسان فقال: ﴿ لَيْسَ اللَّوْمِنُ بِالطَّعّانِ، وَلا اللَّعّانِ، وَلا الفاحِشِ، وَلا البَذيءِ ﴾ [رواه الترمذي وأحد]، وبيَّنَ أن اللسان قد يكون سببًا في دخول صاحبه الجنة أو النار.

### أَتَأُمَّلُ وأُجيبُ

- 1 أَتَأَمَّلُ الحديث النبوي الشريف السابق، ثُمَّ أَستخرجُ منه الأمور التي نهي عنها النَّبِيُّ ؟
  - كَيْفَ يشغل المسلم لسانه بالخير وطاعة الله تعالى؟



## الفَهمُ والتَّحليلُ

أنعم الله تعالى على الإنسان بنعم كثيرة ومن أهمها اللسان، الذي هو أداة التخاطب بين الناس ووسيلة التعبير عن الأراء والأفكار، قال تعالى: ﴿ أَلَمُ نَجْعَل لَهُ, عَيْنَيْنِ ﴿ كَا وَلِسَانًا وَشَفَئَيْنِ ﴿ الله الله الله الله وعلى الله وهو من أعظم ميزات الإنسان، ويجب عليه شكر هذه النعمة بحفظ اللسان بها يعود بالنفع عليه وعلى مجتمعه في الدنيا والآخرة.

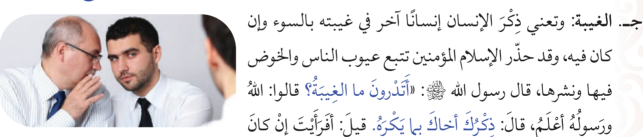
### أولًا: مفهومُ آفات اللسان

آفات اللسان: ما يصدر عن اللسان من أقوال مذمومة كالكذب، والسب، والخوض في أعراض الناس، وغيرها. [آفات: جمع آفة، والآفة ما يصيب الشيء فيفسده].

للسان آفات كثيرة، من أبرز صورها:

- ألفاظ تؤدي إلى الشرك بالله تعالى أو الكفر به: فقد نهى الله تعالى عن الشرك به وكل ما يؤدي إليه من ألفاظ، ومما يدخل فيه: شتم الذات الإلهية، أو الكتب السهاوية، أو الرسل، وكذلك الاستهزاء بشعائر الدين. قال تعالى: ﴿يَحْلِفُونَ إِللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعَدَ إِسُلَامِهِمْ ﴾ [التوبة: ٧٤].
- ب. الكذب: وهو الإخبار عن الشيء بخلاف ما هو عليه، وقد نهى النَّبيُّ عنه، وعدّه من خصال النفاق. قال رسول الله على: "آيَةُ المُنافِق ثَلاثُ: إذا حَدَّثَ كَذَبَ، وإذا وعَدَ أَخْلَفَ، وإذا اؤْتُمِنَ خانَ الرواه البخاريّ ومسلم]. ومنه الحلف الكاذب، فقد ورد عنه ، قوله: «مَن اقْتَطَعَ حَقَّ امْرِئِ مُسْلِم بِيَمِينِهِ، فقَدْ أَوْجَبَ اللهُ لَهُ النَّارَ، وَحَرَّمَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ» [رواه مسلم]. ومن الكذب شهادة الزور؛ فقد عدَّها النَّبيُّ ، في من أكبر الكبائر في قوله: «ألا أُنبِّئُكُمْ بِأَكْبَرِ الكَبائِرِ؟ قُلْنا: بَلِي يا رَسولَ اللهِ، قالَ: الإشْراكُ باللهِ، وعُقوقُ الوالِدَيْن، وكانَ مُتَّكِئًا فَجَلَسَ فقالَ: ألا وقَوْلُ الزُّور، وشَهادَةُ الزُّور، ألا وقَوْلُ الزُّور، وشَهادَةُ الزُّور» [رواه البخاريّ].

ومن الكذب نشر الإشاعات وتداولها ونشر الأخبار التي تكون مجهولة المصدر دون التثبت من صحتها، وقد جاء الوعيد والتحذير من نشرها لقوله على: "كَفي بالَرْء كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ ما سَمِعَ" [رواه مسلم].



في أخى ما أقُولُ؟ قالَ: إنْ كانَ فيه ما تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ، وإنْ لَمْ يَكُنْ فيه فقَدْ بَهَتَّهُ". [رواه مسلم] [بَهَتَهُ: كذب عليه]. وقد شبّه القرآن الكريم المغتاب بمن يأكل لحم المينت، وقد جاء الوصف بهذه الصورة لبيان قبح الفعل وشدة الإثم والضرر المترتب على ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُم مَا الله على الله ع لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرَهُ يُمُوهُ وَانَّقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُّ تَحِيُّهُ [الحجرات:١٢].

النميمة: وتعنى نقل الحديث من شخص إلى آخر على وجه الإفساد، وهي من كبائر الذنوب ويترتب عليها الإثم العظيم عند الله تعالى، قال رسول الله عند الله تعالى، قال رسول الله عند الله عند الله تعالى، قتات: نمام مفسد].

هـ. السب والشتم والألفاظ البذيئة: ويشمل كل كلام قبيح مثل اللعن، قال رسول الله ﴿: «سِبابُ الْسُلِم فُسوقٌ» [رواه البخاريّ ومسلم]. وينبغي للمسلم ألا يتكلم بها يؤذي غيره، فلا يعيب أخاه ولا يسبه ولا يشتمه. و. الطعن في أعراض الناس: وذلك مثل القذف، وهو اتهام الإنسان العفيف بالزنى والفاحشة وهو من كبائر الذنوب، وقد رتب الإسلام عقوبة على القاذف في الحياة الدنيا وفي الآخرة، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْفَيْفِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَ لُعِنُوا فِي اللَّا عَظِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣].

| ر ہ    | حدث ا     |
|--------|-----------|
| W      |           |
| 1 1    |           |
| استدل  | 1=(~/)    |
| 955557 | <b>- </b> |
|        | -         |

| أُستدلُّ مستعينًا بالآية الكريمة الآتية على صور آفات اللسان التي حذرت منها الآية الكريمة.                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَر قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآةٌ مِّن نِسَآهٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا   |
| مِّنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنابَرُواْ بِٱلْأَلْقَابِ بِنُّسَ ٱلِاسَّمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانِ وَمَن لَّمْ يَتُبُ فَأُولَنَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ |
| [الحجرات: ١١].                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                 |

### ثالثًا: أخطار آفات اللسان على الفرد والمجتمع

لآفات اللسان أخطار كبيرة على الفرد والمجتمع، ولذلك جاء في الحديث الشريف أنه إذا أصبح ابن آدم، تقول له الأعضاء: «اتقِ الله فينا، فإنها نحن بك، فإن استقمت استقمنا، وإن اعوججت اعوججنا» [رواه الترمذي]. ومن أخطار آفات اللسان:

- أ. استحقاق سخط الله تعالى وغضبه؛ فقد قال رسول (إنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمةِ مِنْ رِضْوانِ اللهِ تَعالى،
   لا يُلْقي لها بالاً، يَرْفَعُهُ اللهُ بها دَرَجاتٍ، وإنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالكَلِمةِ مِن سَخَطِ اللهِ، لا يُلْقي لها بالاً، يَهْوي لها في جَهَنَّمَ» [رواه البخاري].
- ب. انتشار الحقد والكراهية والفساد بين أفراد المجتمع؛ فآفات اللسان تسبِّب الفرقة والبغض بين الناس، وتعكر صفو المحبة، وتدمر الصداقة، وتقطع الأرحام.

# أَتَأُمَّلُ وَأُجِيبُ

|        | w  |     | و في   |       |      |          |        | 9 /2/2     |
|--------|----|-----|--------|-------|------|----------|--------|------------|
| ٠١. ١٠ | 10 | ح   | ث اً ا | (1 01 | # 11 | النبه تي | الحديث | أَتَأَمَّا |
| 000    |    | جيب | , مح   | يب    | السر | التبوي   | احدیت  | ر کا س     |

قال النَّبِيُّ ﷺ: «إنَّ مِن أَكْبَرِ الكَبائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ والِدَيْهِ. قيلَ: يا رَسولَ الله، وكيفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ والِدَيْهِ؟ قالَ: يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبا الرَّجُل، فَيَسُبُّ أَباهُ، ويَسُبُّ أُمَّهُ» [رواه البخاريّ ومسلم].

1 أُستنتجُ آفة اللسان التي نهى عنها النّبيّ ، في الحديث النبوي الشريف السابق.

2 ما الخطر المترتبّ على انتشار هذه الآفة في المجتمع؟

)3<sup>P</sup>

دخل رجل على عُمَرَ بنِ عبدِ العزيزِ هِ فذكر له عن رجل شيئًا، فقال له عمر: إن شئت نظرنا في أمرك، فإن كنت كاذبًا، فأنت من أهل هذه الآية:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦]. وإن كنت صادقًا، فأنت من أهل هذه الآية: ﴿ هُمَّا زِمَّشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ [القلم: ١١]، وإن شئت عفونا عنك. فقال: العفو يا أمير المؤمنين، لا أعود إليه أبدًا (إحياء علوم الدين).

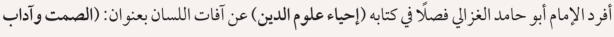
# و قضيةٌ للنّقاشِ

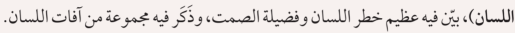
- 1 قال تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْكِ أَنَ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكُفَّرُ بِهَا وَيُسَّنَهُزَأُ بِهَا فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَقَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٤٠]. أُناقشُ مجموعتي في موقف المسلم عند سماعه من يخوض في آفات اللسان أو يستهزئ بالدين في المجلس.
- 2 ظهر التنمُّر هذه الأيام بصورة جلية في البيئتين المدرسية والمجتمعية وعلى وسائل التواصل الاجتهاعيّ. أُناقِشُ مجموعتي في أضرار التنمُّر على الفرد والمجتمع، مُقترِحًا طرائق التخلص منه.

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

كما أن للسان آفات قد تهلك صاحبها، فإنه يمكن له أن يستخدمه في وجوه الخير عبر الكلمة الطيبة، قال النبي في: «والكلِمة الطيبة صور متعددة، منها ما هو في حق الله تعالى، مثل التسبيح والتهليل، ومنها ما هو في حق الناس، مثل: رد السلام، وتقديم النصح للآخرين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتعليم الناس وغير ذلك.

### دراسةٌ مُعمَّقةٌ







باستخدام الرمز المجاور، أَرجِعُ إلى الكتاب وأَستخرجُ ثلاث آفات أخرى لم تُذكر خلال الدرس، ثُمَّ أَعرضُها على مجموعتى.

### القيمُ المستفادةُ 🕏

أُستخِلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- أحرِصُ على قول الكلام الطيب في حياتي.
  - .. 2
  - . 3

# EG.

### المراجعة والتقويم

- 1 أُبيِّنُ المقصودَ بآفات اللسان.
- أُوضًحُ الفرق بين الغيبة والنميمة.
- أستنتجُ آفة اللسان التي حذر منها كل حديث من الحديثين الشريفين الآتيين:
- أ. قال النَّبِيُّ ﷺ: «إنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالكَلِمَةِ مِن رِضُوانِ اللهِ، لا يُلْقي لها بالًا، يَرْفَعُهُ اللهُ بها دَرَجاتٍ، وإنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بالكَلِمَةِ مِن سَخَطِ اللهِ، لا يُلْقى لها بالًا، يَهْوى بها في جَهَنَّمَ».
  - ب. قال النَّبِيُّ ١٤ (لَيْسَ المُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلا اللَّعَّانِ وَلا الفَّاحِشِ وَلا البَذيءِ».
    - أَتَدَبَّرُ الآيتينِ الكريمتين في ما يأتي، ثمّ أُجيبُ عن الأسئلة التي تلى كلًّا منها:
- 1. قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَافِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾
  - أ. ما المقصود برمى المحصنات الغافلات المؤمنات؟
    - ب. ماذا يترتب على رمى المحصنات؟
- 2. قال تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعَضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِتُمُوهُ وَأَنَقُواْ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ تَوَابُ رَّحِيمٌ ﴾.
  - أ. أُستخرجُ آفة من آفات اللسان الواردة في الآية الكريمة.
  - ب. أُوضِّحُ التشبيه الوارد في الآية الكريمة، ثمَّ أُبيِّنُ دلالته.
    - 6 أُختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
      - 1. من صور الكذب:
- أ. الإشاعة مجهولة المصدر. ب. شهادة الزور. ج. الحلف الكاذب. د. جميع ما ذكر.
  - 2. من الألفاظ التي تؤدي إلى الكفر بالله تعالى أو الشرك به:
  - أ. شتم الذات الإلهية. ب. سب الرسل هذا.
    - جـ. الاستهزاء بشعائر الدين. د. جميع ما ذكر.
      - 3. من صور الكلمة الطيبة في حق الله تعالى:
  - ب. تقديم النصح للآخرين.
- أ. رد السلام.
- د. الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- جـ. التسبيح والتهليل.

# الوحدة الثالثة

علاقة الإنسان بمن حوله

### الإسلام والاختلاف في الرأي

الإسلام والإعلام

الحُبّ في الإسلام

العمل التطوعي في الإسلام

المزاح: ضوابطه وآثاره

الإسلام وإدارة الأزمات

الجرائم الإلكترونية

الإسلام وكبار السن



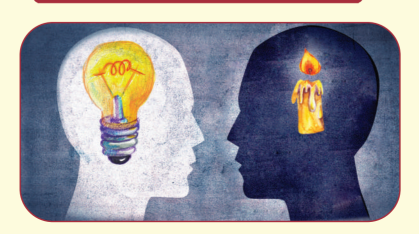
2

3

6

7

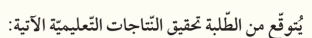
8







# النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ



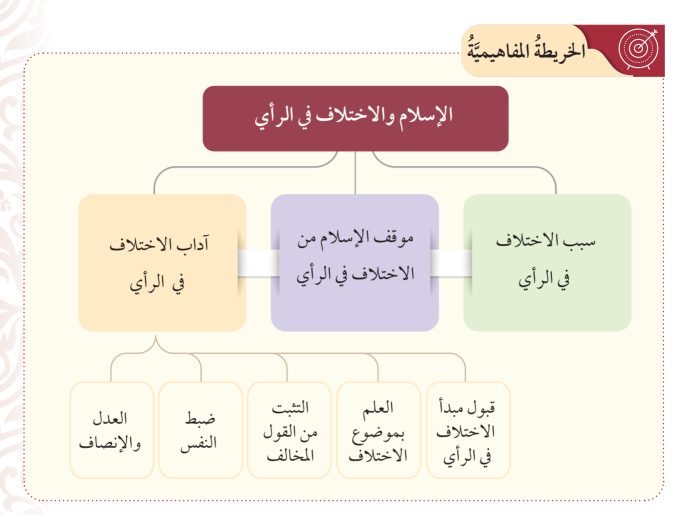
- 1 استنتاج أسباب الاختلاف في الرأي.
- و توضيحُ موقف الإسلام من الاختلاف في الرأي.
  - 3 بيانُ آداب الاختلاف في الرأي في الإسلام.
    - التزامُ آداب الاختلاف في الرأي.



# التَّعلُّمُ القَبليُّ 🗨

### أَتَدَبَّرُ وأُناقِشُ

| موسى وهارون ١ عندما أرسلهما إلى فرعون: ﴿ أَذْهَبَآ إِلَىٰ | تَدَبَّرُ الآيتين الكريمتين الآتيتين، قال الله تعالى لنبييه |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| (الله: ٤٣-٤٤]، ثمّ أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في التوجيه    |                                                             |
|                                                           | لرباني لأنبيائه ﷺ عند مخاطبة مَنْ يختلفون معهم.             |



## الفَهمُ والتَّحليلُ

الاختلاف في الرأي بين الناس سُنَّة ربانية وظاهرة اجتماعية، فالاختلاف في الرأي تُجاه القضايا والأشياء والأشخاص، هو تنوع في الآراء بسبب تباين أفهام الناس، وأفكارهم، وطبائعهم، وثقافاتهم، ومعتقداتهم.

### أولاً: سبب الاختلاف في الرأي

الاختلاف في الرأي بين الناس أمر طبيعي، ويرجع سببه إلى اختلاف الناس وتفاوت أفهامهم، ومعتقداتهم، وقدراتهم العقلية والعلمية وأهدافهم ومصالحهم، وطريقة تفكيرهم.

### ثانيًا: موقف الإسلام من الاختلاف في الرأي

عَدّ الإسلام الاختلاف في الرأي الذي يكون سببه التفاوت في الفهم أمرًا مقبولًا بشرط أن لا يؤدي إلى العداوة أو الخصام، فقد اختلف الصحابة في فهم قول رسول الله في: «لا يُصَلِّينَ أَحَدُ العَصْرَ إِلّا فِي بَني قُريظة» [رواهُ البخاريّ]، ففريق منهم أخَّر صلاة العصر حتى وصل إلى بني قريظة، وتمسك بظاهر قول رسول



الله ﴿ والفريق الآخر صلى العصر في وقتها، ونظر إلى المعنى المقصود من قول النّبيّ ﴿ وهو الإسراع في السير، وقد أقرّ النّبيُّ ﴿ كلا الفريقين على اختلافهم في فهم قوله، ولم يعنف واحدًا منهم لأنهم اجتهدوا.

أما الاختلاف في الرأي الذي سببه الكِبْر والتعصب للأشخاص والأفكار، فهو أمر مذموم يؤدي إلى الفرقة

والتنازع بين الناس، قال رسول الله ﷺ: «الكِبْر: بَطَّرُ الحَقِّ وغَمْطُ النَّاسِ» [رواهُ مسلم]، [بَطَر: رَدّ، غَمْط: احتقار]، وقال تعالى: ﴿أَفَكُلُمُ رَسُولُ بِمَا لَا نَهْوَى آنفُسُكُمُ ٱسْتَكَبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمُ وَفَرِيقًا نَقْنُكُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧].

وينتج من الاختلاف في الرأي المقبول فوائد عدة، منها: الإثراء الفكري وتبادل الأفكار، وتعدد الحلول للمشكلة الواحدة، وهو وسيلة للوصول إلى القرار السديد، وما مبدأ الشورى الذي قرره الإسلام إلا تأكيد لهذا الاختلاف المقبول، قال تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمُ فِي ٱلْأَمْرِ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وما ظهور المذاهب الفقهية إلا نتيجة اختلاف العلماء في الرأي، إذ قدمت هذه المدارس الفقهية ثروة فقهية للحضارة الإنسانية.

# أُفكِّرُ وأُناقِشُ

هل يُعدُّ اختلاف الفقهاء وظهور المذاهب الفقهية من الاختلاف المقبول في الرأي؟ أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في ذلك.

### ثالثًا: آداب الاختلاف في الرأي

للاختلاف في الرأي آداب ينبغي للمختلفين التحلي بها؛ لكيلا يصل الاختلاف إلى الخلاف والنزاع والتنافر والفرقة والشقاق، ومن ذلك:

أ. قَبول مبدأ الاختلاف في الرأي: فالباحث عن الحق لا يتعصب لرأيه، وإن تبين له أنّ الحق مع مخالفه اتبعه، ويُقِرّ للآخر بحقه في إبداء رأيه، بعيدًا عن التعالي والاستهزاء أو الانتقاص من قدره أو فكره، وإن ثبت له أن رأي الآخر لا يوافق الصواب،

- فإنّ عليه أن يحترمه، فالإبقاء على الأخوّة مع الاختلاف في الرأي في المسائل الخلافية أولى من دفع المخالف إلى الشقاق والعداوة.
- ب. العلم بموضوع الاختلاف: فلا يحاور في موضوع يجهله، قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولَا﴾ [الإسراء: ٣٦].
- ج. التثبت من قول المخالف: وذلك بالتبصر والأناة وعدم العجلة حتى يتضح الأمر، فيتحقق من صدق الناقل، وأنّ المنقول لا وجه له في الصحّة يقتضي قَبوله، قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَكَبَيْنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِحَهَالَةٍ فَنُصَّبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَّتُمُ نَدِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦]، وقال تعالى: ﴿قُلْ هَاتُوا لَرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١].
- د. ضبط النفس: وذلك بمخاطبة الناس بأدب ورفق وحلم، والبعد عن التقليل من شأن المخالف واتهامه بالفسق، قال رسول الله هي: «ما شَيْءٌ أَثْقَلُ في ميزانِ المُؤْمِنِ يَوْمَ القِيامَةِ مِنْ خُلُقٍ حَسَنٍ، فَإِنَّ اللهَ تَعالى ليبغضُ الفاحِشَ البَذيءَ» [رواهُ الترمذي]. [البَذيء: الذي يتكلمُ بها يُكْرَهُ سَهاعُه، أو مَنْ يُرسِلُ لسانَه بها لا ينبغي، واحتقارِ الغير].

## أَتَأُمَّلُ وأَستخرجُ

بعث النَّبِيُّ ﴿ عددًا من الرسائل إلى ملوك عصره يدعوهم إلى الإسلام، ومن ذلك رسالته إلى هرقل ملك الروم وكان بدايتها «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحيمِ مِنْ مُحَمَّدٍ رَسولِ اللهِ إلى هرقل عَظيمِ الروم... » [رواه البخاريّ]، أَتَأَمَّلُ النص السابق، ثم أَستخرجُ منه أسلوب النّبيّ ﴿ فِي مخاطبة المخالفين في الدين.

ه. العدل والإنصاف: وذلك بأن يتبع الحق أيَّا كان صاحبه، ويكون بالاعتراف بالخطأ والرجوع إلى قَبول الحق من الآخر إذا تبين صوابه، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسَطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُّ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعَدِلُواْ أَعُدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوى ﴾ [المائدة: ٨].

# أُفكِّرُ وأُناقِشُ

أُفكّرُ في كيفيّة توظيف الآداب السابقة في الحوار عبر وسائل التواصل الاجتماعي؟ ثم أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في ذلك.

# أَتَأُمَّلُ وأُستخرجُ

أَتَأُمَّلُ الموقف الآتي، ثم أُستخرجُ قواعد الأدب في حوار المخالفين في الدين.

جاء عتبة بن ربيعة أحد كفار قريش إلى رسول الله ، فقال: يا ابن أخي، إنك منا حيث قد علمت من الشرف في العشيرة، ...، فاسمع منى أعرض عليك أمورًا تنظر فيها، لعلك تقبل منها بعضها. فقال له رسول الله ﷺ: «قُلْ يا أبا الوليدِ أَسْمَع». قال: يا ابن أخي، إن كنت إنها تريد بها جئت به من هذا الأمر مالًا جمعنا من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالًا، ...، حتى إذا فرغ عتبة، ورسول الله ﷺ يستمع منه، قال: «أَقَدْ فَرغْتَ يا أبا الوليدِ؟ » قال نعم، قال: فاسْمَعْ منى. فقرأ عليه من القرآن الكريم [رواه عبدالله بن حميد في مسنده].

أرسل <mark>ا</mark>لإمام مالك 🥮 إمام أهل المدينة رسالة إلى الإمام الليث بن سعد 🕮 إمام أهل مصر يناقشه فيها عن سبب عدم أخذ الليث بن سعد الله بعمل أهل المدينة الذي يأخذ به الإمام مالك هي، ومما جاء في رسالته: «أحمد الله إليك وعصمنا الله وإياك بطاعته وعافانا وإياكم من كل مكروه، وقد بلغني رحمك الله أنك تفتى الناس بأمور مخالفة لما عليه الناس عندنا، وأنت في أمانتك وفضلك ومنزلتك من أهل بلدك، فانظر رحمك الله في هذا الأمر، واعلم أنّه ما دعاني إلى ما كتبت به إليك إلا النصيحة والحرص عليك، وفقنا الله وإياك لطاعته»، فرد عليه الليث برسالة، ومما جاء فيها أن الصحابة ، والتابعين قد اختلفوا بالفُتية في مسائل كثيرة، خالفوا فيها ما عليه أهل المدينة، وقال له: «بلغني كتابك الذي تذكر فيه صلاح حالكم الذي يسرني أدام الله ذلك عليك وأتمه بالعون على شكره والزيادة في إحسانه، وقد جائني كتابك، فجزاك الله عمّا قدمت خيرًا، وقد وقع كتابك منى بالموقع الذي تحب، والحمد لله رب العالمين».

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

أمر الإسلام بالألفة والاعتصام بحبل الله المتين، قــال تعــالى: ﴿وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، ونهي عن الفرقة والنزاع؛ لأن ذلك يؤدي إلى الفشل وذهاب القوة، وعجز الأمة عن القيام بو ظيفتها في هداية الناس، قال تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴾ [الأنفال: ٤٦]، وقال رسول الله ﷺ: «لا تَباغَضوا، ولا تَحاسَدوا، ولا تَدابَروا، وكُونوا عِبادَ الله إخْوانًا» [رواهُ البخاريّ ومسلم]، كما حث الإسلام على إصلاح ذات البين، قال تعالى: ﴿فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ [الأنفال: ١]، فالجماعة والألفة أصل من أصول الدين.

هناك العديد من الكتب والدراسات التي عُنيت بالاختلاف، منها كتاب (أدب الاختلاف في الإسلام)، حيث تناول حقيقة الاختلاف، وأسبابه، وأقسامه، وآدابه، أُرجعُ إلى الكتاب باستخدام الرمز المجاور. وأُستخرجُ منه ثلاثة مواقف لاختلاف الصحابة ، في الرأي، وبيان آداب تعاملهم في أثناء الاختلاف في الرأي، ثم أُعرضُ ذلك على مجموعتي.



| المستفادة | القيمُ | (Q) |
|-----------|--------|-----|

أُستخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- 1 أحرص على التزام آداب الاختلاف.

### المراجعة والتقويم

- 1 أُبيِّنُ مفهوم الاختلاف في الرأي.
- 2 أُعدِّدُ فائدتين من فوائد الاختلاف في الرأي المقبول.
  - آوضِّحُ موقف الإسلام من الاختلاف في الرأي.
- 4 أَستنتجُ أدب الاختلاف في الرأي في قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبِا فَعَلَتُمْ نَدِمِينَ﴾.
- 5 أُوضِّحُ كيف فهم الصحابة ، قول رسول الله ؛ «لا يُصَلِّينَّ أَحَدٌ العَصْرَ إِلَّا فِي بَني قُرَيْظَةَ».
  - أُعلِّلُ سبب ظهور المذاهب الفقهية.

أ. طبيعة النّاس.

- 7 أَختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
- 1. من أسباب الاختلاف المذموم في الرأي:

ب. تفاوت أفهام النّاس.

ج. التعصب للأشخاص والأفكار.

د. تفاوت أهداف النّاس.

2. عرّفَ النّبيُّ الكبر في قوله: «الكِبْرُ بَطَرُ الحَقّ وَغَمْطُ النّاسِ» بأنه:

ب. رد الحقِّ واحتقار النَّاس.

أ. قَبول الحقِّ واحترام النَّاس.

د. قَبول الحقِّ واحتقار النَّاس.

جـ. رد الحقِّ واحترام النَّاس.

3. أدب التعامل مع الاختلاف في الرأي الذي يشير إليه قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلّهِ شُهَدَاءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ ٱعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَمِينَ لِللّهِ شُهَدَاءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ ٱعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِي ﴿، هو:

ب. التثبت من قول المخالف.

أ. العلم بموضوع الاختلاف.

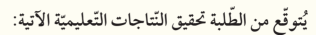
د. ضبط النفس.

ج. العدل والإنصاف.





### النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ



- بيانُ مفهوم الإعلام وأهمّيته.
- 2 توضيحُ عناصر الاتصال الإعلاميّ.
- 3 تعرُّفُ أهداف الإعلام في الإسلام.
- استنتاجُ أخلاقيات الإعلام في الإسلام.
- 5 الحرصُ على توظيف الإعلام بما هو نافع.



# التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ

أرسل الله تعالى نبيّه سيدنا محمّدًا ﴿ هُو النّاس إلى طريق الحقّ، وأنزل معه الكتاب ليعلّمهم ما يصلحهم ويسعدهم في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ هُو اللّذِي بَعَثَ فِي اللّأُمِيّانَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِهِمْ ءَايَئِهِمْ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ اللّهِ الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ هُو اللّذِي بَعَثَ فِي اللّهُ مِيّانِ اللّهُ مِيّانِ اللّهُ مِيّانِ اللّهُ وصحابته الكرام ويُعَلِّمُهُمُ اللّهِ الله الله الله الله الله الله الحقّ بالحوار والإقناع، مستخدمين وسائل متعدّدة.

### أَتَذَكَرُ وأُناقِشُ

في ضوء دراستي السيرة النبوية، أَذكرُ ثلاثًا من الوسائل الإعلامية التي اتبعها النَّبِيُّ ، في تبليغه الدعوة، ثم أُناقِشُ فيها زملائي/ زميلاتي.



# الفّهمُ والتَّحليلُ

يُعدُّ الإعلام من الركائز الأساسيّة التي تسهم في بناء شخصيّة الفرد وتحديد هويّة المجتمع بخصائصه الاجتهاعيّة والثقافيّة؛ لذا اعتنى الإسلام به واستثمره في تحقيق أهدافه السامية، وضبطه بقِيَم الشرع وأحكامه.

### أولاً: مفهوم الإعلام وأهمّيته

الإعلام: هو تزويد النّاس بالمعلومات والأخبار الصحيحة، التي تُساعدهم على تكوين وعي سليم تُجاه أمر



ما، باستخدام وسائل اتصال متعددة ومتطورة باختلاف الوقت. وللإعلام أهميّة كبيرة وقدرة على التغيير والتأثير في مختلف جوانب حياة الإنسان، فهو يعمل على التوعية بها يجري حولنا من أحداث عن طريق تزويدنا بالمعلومات والأخبار والحقائق، ويسهم في نشر البحوث والاكتشافات والاختراعات، ونقل التجارب والخبرات وثقافات الشعوب، فضلًا عن إسهامه في حلّ التجارب والخبرات وثقافات الشعوب، فضلًا عن إسهامه في حلّ

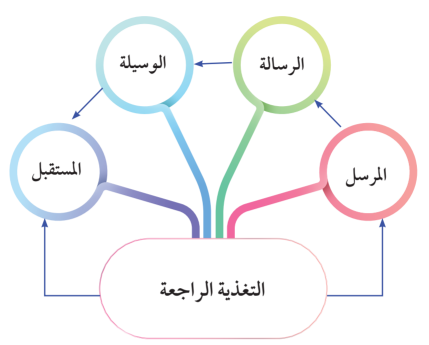
# أَرْبِطُ معَ التفسيرِ الله التفسيرِ

لم يرِدْ لفظ الإعلام صريحًا في القرآن الكريم وإنّما ورد ما يقاربه من مفردات، مثل: أَذَّنْ، بَلّغ، نبّع، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجَ ﴾ [الحج: ٢٧]. [أَذَن: أَعْلِمْ].

| أَفكُرُ وأَناقِشُ |
|-------------------|
|-------------------|

| لائي/ زميلاتي في ما توصلت إليه. | ، التعليم، ثمّ أُ <b>ناقِشُ</b> زما | أُفكِّرُ في أهمّيّة الإعلام ودوره في |
|---------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|
|---------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|

الإعلام في حقيقته عمليّة اتصال تتكون من العناصر الآتية:



إنَّ الدين الإسلاميّ بطبيعته ومضمونه رسالة إعلاميّة تكتمل فيها عناصر الاتصال، فالرسالة هي القرآن الكريم وما فيه من الحقّ، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَلَاا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]، والله عزّ وجلّ هو مصدر الرسالة، قال تعالى: ﴿وَبِٱلْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِّ نَزَلَ﴾ [الإسراء: ١٠٥] ، والوحى هو الوسيلة، أي الذي نقل الرسالة إلى رسول الله سيدنا محمّد ١ ليبلّغها عن ربّه عزّ وجلّ، قال تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ١٠٠٠ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ ١١٠ ﴾ [الشعراء: ١٩٣-١٩٤]، وأما وسائل النّبيّ ١٠ والدُّعاة والعلماء من بعده، فهي ما يتوصل إليه البشر من وسائل حضارية مختلفة، مثل الخطب والمقالات وغيرها، ومستقبل الرّسالة هو سيدنا رسول الله محمّد ﷺ وأمّته من بعده، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَاَ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ [المائدة: ٦٧]، ليبلّغها النّاسَ

كافَّة، وأمَّا التغذية الراجعة، فتشير إلى مو قف الإنسان من الرسالة، فقد أودع الله تعالى فيه الخير والشر وهو صاحب الاختيار لأحد السبيلين، قال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الانسان: ٣].

التغذية الراجعة:

هي ردّ فعل مَنْ يستقبل الرسالة بالاستجابة لها أو رفضها.

للإعلام في الإسلام أهداف سامية، من أبرزها:

أ. الدعوة إلى الله تعالى، فقد كلّف الله تعالى نبيّه محمّدًا ﴿ والمسلمين من بعده تبليغ الرسالة ونشر الإسلام، يقول الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةُ يُدّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّغَرُوفِ وَيَنّهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱللّمُ فَلِحُونَ ﴾ [العمرَان: ١٠٤]، والإعلام وسيلة من وسائل الدعوة بها أوتي من قوّة التأثير في الآخرين. وقد أرسل النّبِيُ ﴿ مصعبَ بنَ عُمَيْرٍ ﴾ إلى المدينة المنورة قبل الهجرة، وأمره أن يُقْرِئ أهلها القرآن الكريم ويعلّمهم الإسلام، وبأسلوبه المؤثّر، كان يأتي القوم في مجالسهم وبيوتهم حتى انتشر الإسلام، واليوم، تُبَثّ آيات القرآن الكريم في أنحاء العالم عبر الإذاعات، والقنوات الفضائيّة، ووسائل التواصل الاجتهاعيّ المختلفة، وهذا يسهم في نشر رسالة الإسلام.

ب. ردّ الشبهات والافتراءات التي تشار حول الإسلام بهدف إبعاد المسلمين عن دينهم والتقليل من دَوْره في المجتمع، ويكون ذلك بالحجّة والبرهان كيا هو منهج القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ فُلْ هَا اللهُ عَن المعارسات التي تصدر عن بُوهَن كُمُ إِن كُنتُكُم مَن اللهُ وَمَن اللهُ اللهُ وَفَي اللهُ اللهُ واللهُ والهُ واللهُ واللهُ

- د. بثُّ القِيَم الفاضلة والأخلاق الحسنة ونشرها في المجتمع، والتحذير من الانحراف والمنكرات، قال النَّبِيُّ اللهُ وَالْمُعَنَّتُ الْأُغِنْتُ الْأُغِنْتُ الْأُغِنْتُ الْأُخْلاق» [رواه البخاريّ في الأدب المفرد].
  - ه. نشر الوعى ضد المخاطر المجتمعية، مثل: المخدرات، والإرهاب، والتطرُّف وغير ذلك.
  - و. تعزيز الحوار وثقافة قَبول الآخر والتعبير عن الرأي وطرح القضايا التي تفيد الناس وتحلّ مشكلاتهم.

## النِّقاشِ قضيةٌ للنِّقاشِ

تَعْمَد بعض وسائل الإعلام والمواقع الإلكترونيّة إلى بثّ مشاهد وصور تتنافى مع قَيِمنا الإسلاميّة بذريعة الحرّيّة.

أُناقِشُ زملائي / زميلاتي في كيفيّة التعامل معها وحفظ الشباب من متابعتها والتأثر بها.

#### رابعًا: أخلاقيات الإعلام في الإسلام

في ظل انتشار وسائل التواصل الاجتهاعي وسيل المعلومات الإعلامية المتدفقة وما تضمه أحيانًا معلومات غير صحيحة أو إشاعات أو مواد تتنافى والقيم الأخلاقية، تشتد الحاجة إلى التزام مجموعة من الأخلاقيات والمعايير التي تجعله يوِّدي رسالته النبيلة ويؤدي واجبه على أكمل وجه، ومن أهم الأخلاقيات التي وجه الإسلام إليها في هذا المجال:



## أَتَأَمَّلُ وأُجِيبُ

|                                                                                                 | افاهل واجيب                             | (ECA)     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|
| ، ثمّ أُ <b>جيبُ ع</b> مّا يليه:                                                                |                                         |           |
| يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» [رواه البخاريّ ومسلم]. | ، الله ﷺ: «مَنْ كَانَ                   | قال رسول  |
| الحديث الشريف؟                                                                                  | وجيه الذي تضمّنه                        | 1 ما التر |
|                                                                                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | , • • • • |
|                                                                                                 |                                         |           |
| مدم التزام الإعلام هذا التوجيه؟ أُ <b>برِّرُ</b> رَأْيي.                                        | ْثر الذي ينتج من ع                      | 2 ماالأ   |
|                                                                                                 |                                         |           |
|                                                                                                 |                                         |           |
| i.                                                                                              |                                         |           |

ب. الحصول على المعلومة بطريقة مشروعة تنسجم وأخلاق الإسلام وقِيَمه، فلا يجوز التجسّس أو اقتحام خصوصيّة النّاس، قال تعالى: ﴿وَلَا تَجَسَّسُواْ﴾ [الحُجُرات:١٢].

## أُفكِّرُ وأُناقِشُ

#### أُفكِّرُ في الآثار الإيجابيّة التي تنتج من التزام الإعلام الأخلاقيات السابقة، ثم أُناقِشُ فيها زملائي/ زميلاتي.

| · ·                                     |                                             |   |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|---|
| الآثار الإيجابيّة التي تنتج من التزامها | أخلاقيات الإعلام في الإسلام                 |   |
| 55°                                     | التثبّت من المعلومة قبل نشرها               | 1 |
|                                         | الحصول على المعلومة بطريقة مشروعة           | 2 |
|                                         | الابتعاد عن كلّ ما يثير الفتن والفساد وينشر | 3 |
|                                         | الرذيلة في المجتمع                          |   |

ر ان کام

كان النَّبِيُّ ﴿ يشجع الخطباء والشعراء على تأدية دورهم الإعلاميّ الفاعل في نصرة الإسلام، فقد قدم وفد بني تميم على النَّبِيِّ ﴿ وقالوا: جئنا نفاخرك ومعنا شاعرنا وخطيبنا فأذَنْ لشاعرنا وأذَنْ لخطيبنا؛ فأذِنَ النَّبِيُّ ﴾ لهم فقام خطيبهم فتكلم، وأخذ

يذكر فضله و فضل قومه، فلمّا سكت، قال النّبيُّ الثابتِ بنِ قيس الله: (قُمْ فَأَجِبْ) فقام و خطب خطبة بليغة مؤثّرة، وكانت أفضل من خطبة بني تميم. فقالوا لشاعرهم قم فتكلّم، فأخذ ينشد أبياتًا من الشعر في مدحه ومدح قومه، فدعا النّبيُّ الله حسّانَ بن ثابتٍ الله وقال له: (قُمْ فَأَجِبْ)، فأتى حسّان بن ثابتٍ الله بأبيات جميلة فاقت أبيات شاعر بني تميم. فقال بنو تميم: تكلّم خطيبهم فكان قوله أحسن من قول خطيبنا، وتكلّم شاعرنا، وتكلّم شاعرهم، فكان شاعرهم أشعر، فأعلنوا إسلامهم (تاريخ الطبريّ).

## الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

تسعى الرؤية الملكيّة للإعلام إلى بناء نظام إعلاميّ أردنيّ حديث يستند إلى مجموعة من المبادئ والمرتكزات، وقد وضعت مدونة سلوك للعاملين في مؤسّسات الإعلام المرئيّ والمسموع، من أبرز بنودها:

أ. الحرص على اطلاع الجمهور على المعلومات الموثّقة، والتأكّد من دقّتها قبل البثّ.

ب. الحصول على المعلومات يكون بالطرائق المشروعة.

- ج. الإشارة إلى مصادر المعلومات ضروريّ حفاظًا على المصداقيّة.
- د. عدم التشهير أو التحريض على العنف والكراهية ضد أيّ شخص أو مؤسّسة على أساس الجنس أو العِرْق أو الدين أو الانتهاء السياسيّ.
- هـ. حماية الأطفال من المواد الإعلاميّة التي تؤثّر سلبًا في نموّهم النفسيّ، والامتناع عن استغلال الطفل أو المرأة بطريقة غير مشروعة في أيّ مادّة إعلاميّة أو إعلانيّة.

## دراسةٌ مُعمَّقةٌ

من الكتب التي تناولت الإعلام في الإسلام (الإعلام الإسلاميّ رسالة وهدف)، وقد تناول مفهوم الإعلام وأسس الإعلام الإسلاميّ وآدابه وأهدافه مع عرض مبسّط لمبادئ وأسس وآداب إعلاميّة في سورة الحجرات.



باستخدام الرمز المجاور، أَرجعُ إلى الكتاب وأَتعرَّفُ الأسس التي تحكم استخدام القنوات بالنسبة إلى الإعلام الإسلاميّ، ثم أَعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.

### القيمُ المستفادةُ

أُستخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- 1 أُحرِصُ على توظيف وسائل التواصل الاجتماعي في نشر الفضيلة.
  - .. 2
  - 3

#### المراجعة والتقويم



- 1 أُبيِّنُ مفهوم الإعلام.
- 2 أُوضِّحُ أهمّية الإعلام في الجانب الاجتماعيّ.
- أستنتجُ من النصين الشرعيّين الآتيين أهداف الإعلام في الإسلام:
- أ. قال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَئِيكَ هُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ
  - ب. قال النَّبِيُّ ١٤ (بُعِثْتُ لأُتَّكُمُ صالِحَ الأَخْلاقِ)
  - أستدلُّ من الآيتين الكريمتين الآتيتين على أخلاقيات الإعلام في الإسلام:
- أ. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوٓ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَكِرِمِينَ ﴾.
- ب. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنَيَا وَٱلْآخِرَةَ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾.
- 5 أَقترحُ ثلاثة إجراءات لقيام الإعلام بواجبه تجاه ما تضمّنه قول النَّبِيِّ ﷺ: «كُلُّ المسلم على المسلم حرامٌ: دمُه ومالُه وعِرضُه».
  - 6 أكتبُ مقالة أُلِّخصُ فيها دور الإعلام المنضبط المسؤول وأثره في الارتقاء بفئة الشباب.
    - 7 أَختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
- 1. يدل قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَلَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ على أحد عناصر عملية الاتصال،
   وهو:
  - أ. المرسل. ب. المُستقبل. ج. الرسالة. د. الوسيلة.
  - 2. الآية الكريمة التي تدلّ على عنصر المستقبل في عمليّة الاتصال مما يأتي هي قوله تعالى:
    - أ. ﴿ وَبِالْخُوِّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالْخُوِّ نَزَلَ ﴾.
    - ب. ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾.
      - ج. ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾.
    - د. ﴿ نَنَزَّلُ ٱلْمَكَمِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾.

# الحُبّ في الإسلام الحُبّ في الإسلام



#### - النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- 1 بيانُ أهمية الحُبّ في الإسلام.
- 2 تَعدادُ صور الحُبّ في الإسلام.
- قوضيحُ أثر الحُبّ في الفرد والمجتمع.
  - 4 الحرصُ على نشر الحُبّ في المجتمع.



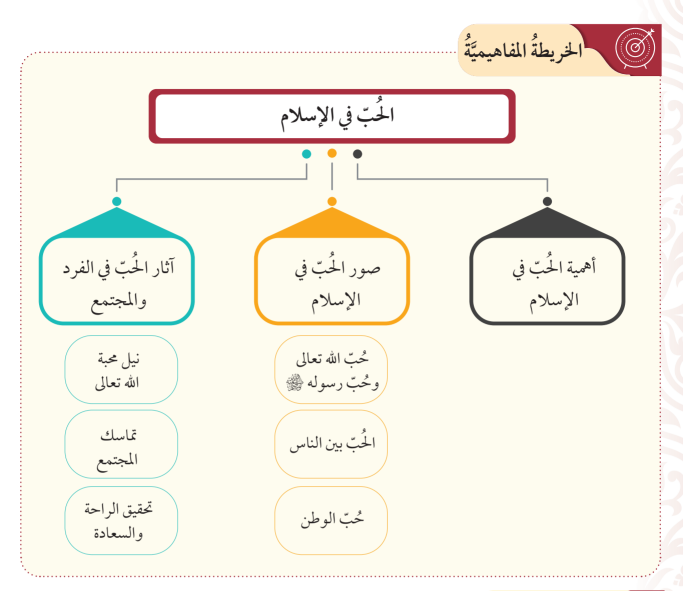
## التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ

اعتنى الإسلام بمشاعر الإنسان وأحاسيسه وانفعالاته، وراعى حاجاته العاطفية والنفسية والجسدية، فالحُبّ من المشاعر العاطفية التي تبعث على الإنسان الاستقرار والسعادة في حياته، وقد اعتنى الإسلام بنشر المودة بين أفراد المجتمع، قال النّبيُّ ﴿ مَثَلُ المُؤْمنينَ في تَوادِّهِمْ، وتَراجُمِهِمْ، وَتَعاطُفِهِمْ مَثَلُ الجسَدِ إذا اشْتكى مِنْهُ عُضْوٌ تداعى لَهُ سائِرُ الجَسَدِ بِالسَّهَرِ والْحُمِّى » [رواه البخاريّ ومسلم].

#### أَتَأُمَّلُ وأَستنتجُ

أَتَأَمَّلُ قول النَّبِيِّ ﴿ فِي الحديث النبوي السابق، ثمّ أَستنتجُ الدعائم التي تقوم عليها العلاقة بين المؤمنين كما وصفها النَّبِيُّ ﴾.

.....



## الفَهمُ والتَّحليلُ

يعد الحُبّ من المشاعر الإيجابية والعاطفية التي تعتري الإنسان تجاه ما يحيط به من أشخاص أو أشياء أو أفكار، وقد حظي بعناية كبيرة في الإسلام؛ لأهميته وعظيم أثره في الفرد والمجتمع، فالحُبّ من المعاني الجليلة التي يسعد بها الإنسان، ويسمو بها ويحقق له السعادة والبهجة ويجعل لحياته معنًى جميلًا.

## أولاً: أهمية الحُبّ في الإسلام

أولى الإسلام الحُبِّ أهمية كبيرة، ومّما يدلّ على ذلك:

أ. إكثار القرآن الكريم من ذكر الحُبّ في العديد من الآيات الكريمة، مثل قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُعْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤].

ب. تبيين القرآن الكريم أنّ مَنْ آمن وعمل صالحًا، فسيُلقي الله تعالى محبته في قلوب عباده، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينِكَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ سَيَجْعَلُ لَمُهُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا﴾ [مريم: ٩٦].

ج.. وَصْفُ الله تعالى نفسه أنه يُحِبّ المتقين والمتطهرين والتوابين وغيرهم كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهّرينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

## أَتَأُمَّلُ وأَستخرجُ

أَتَأَمَّلُ الآيات الكريمة السابقة، ثم أَستخرجُ صفات مَنْ يُحبُّهم الله تعالى.

#### ثانيًا: صور الحُبّ في الإسلام

للحُبّ صور عدة، منها:

أ. حُبّ الله تعالى وحُبّ رسوله في: يعد حُبّ المؤمنين لله تعالى من أعلى درجات الحُبّ. قلا تعلى التقرب فوالذينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًا لِللهِ [البقرة: ١٦٥]. ومن الأمور التي تنمي حُبّ الله تعالى في قلب المؤمن التقرب إلى الله تعالى بالعبادات، وتلاوة القرآن الكريم، ودوام ذكر الله عز وجل في كل حال، وكذلك عبر تأمل نعم الله تعالى، فالنفوس جُبِلت على حُبّ مَنْ أحسن إليها، والخلوة بالله تعالى ومناجاته وانشغال القلب بطلب رضاه والتوبة والاستغفار.

وأما محبة النّبِيِّ ﴿ فهي من كمال الإيمان بالله تعالى، فلا يكتمل إيمان العبد إلا إذا أحَبَّ النّبِيَ ﴿ فالله تعالى أوجب محبة النّبِيِّ ﴿ وطاعته، وحُبّ النّبِيِّ ﴾ يأتي بعد حُبّ الله تعالى في الوجوب والأهمية. قال رسول الله ﴿ « لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حتّى أَكُونَ أَحَبَّ إلَيْهِ مِنْ والِدِهِ ووَلَدِهِ والنّاسِ أَجْمَعِينَ » [رواه البخاريّ قال رسول الله ﴿ ومن الأمور التي تنمي حُبّ النّبِيِّ ﴾ في قلب المؤمن اتباع أوامره والسير على نهجه وكثرة الصلاة عليه.

## أَسْتدلُّ على

| حُبّ الله تعالى في قلب المؤمن في الحديث النبوي الآتي:                                                          | أَسْتدلُّ على الأمور التي تنمي                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| مَنْ عادى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ، وما تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدي بشَيِءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ ممّا | قال رسول الله الله الله قالَ: ﴿إِنَّ اللهَ قَالَ: |
| ، يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوافِلِ حتَّى أُحِبَّهُ، فإذا أَحْبَبْتُهُ، كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذي يَسْمَعُ بهِ،   | افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وما يَزالُ عَبْدي           |
| ي يَبْطِشُ بِها، ورِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِها، وإنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِيَنَّهُ " [رواه البخاريّ].             | وبَصَرَهُ الَّذي يُبْصِرُ به، ويَدَهُ الَّتِ      |
|                                                                                                                |                                                   |
|                                                                                                                |                                                   |
|                                                                                                                |                                                   |

ب. الحُتب بين الناس: فقد ربط الإسلام حُبّ المؤمن أخاه المؤمن بالإيهان بالله تعالى، فينبغي للمؤمنين أَ الحُبّ بين الناس: فقد ربط الإسلام حُبّ المؤمن أَحدُكُمْ حتّى يُحِبّ لأَخِيهِ ما يُحِبّ لِنَفْسِهِ» أَن يحب بعضهم بعضًا؛ فقد قال النّبِيّ ﷺ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حتّى يُحِبّ لأَخِيهِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» [رواه البخاري].

وكان النَّبِيُّ ﴿ يَجِبِ الصحابة ﴿ وَيَجْبِرهم بذلك، مثل حُبّه الصحابي الجليل مُعاذَ بنَ جبلٍ ﴿ وَكَانَ النَّه وَاللَّهِ الْمَعَاذُ، واللهِ إِنِّي لأَحبُّكَ، واللهِ ووصيته له بها فيه خير له حيث ذكر «أنَّ رسولَ الله ﴿ أَخَذَ بِيَدِهِ، وقالَ: يا مُعاذُ، واللهِ إِنِّي لأَحبُّكَ، واللهِ إِنِّي لأَحبُّكَ، واللهِ إِنِّي لأَحبُّكَ [رواه أبو داود].

ومن الأمور التي تنمي الحب بين الناس إفشاء السلام بينهم، وصلة الرحم، والإحسان إلى الجار، وحُسْن الضيافة، وإخبار المؤمن أخاه بمحبته، وتبسمه في وجهه، واللين في التعامل معه، والحرص على قضاء حوائجه، وتقديم الهدية له إن استطاع، والتجاوز عن زلاته، والإحسان إليه، والبشاشة في وجهه، واحترام الكبير، والعطف على الصغير، ومساعدة المحتاج، ومشاركته في الأفراح والأحزان وغير ذلك، قال رسولُ الله الكبير، والعطف على الصغير، ومساعدة المحتاج، ومشاركته في الأفراح والأحزان وغير ذلك، قال رسولُ الله في: "إنَّ مِنْ عِبادِ اللهِ لأَناسًا ما هُمْ بِأنبياءَ وَلا شهداء، يَغبِطُهمُ الأنبياءُ والشُّهداءُ يَوْمَ القيامَة بِمَكانِهمْ مِنَ اللهِ تَعالى» قالوا: يا رَسولَ اللهِ، تُغْبِرُنا مَنْ هُمْ، قال: "هُمْ قَوْمٌ تَحابّوا بروحِ اللهِ عَلى غَيْرِ أَرْحام بَيْنَهُمْ، وَلا أَمْوالِ يَتَعاطَوْنَها، فَواللهِ إِنَّ وُجوهَهُمْ لَنورٌ، وَإِنَّهُمْ عَلى نور: لا يَخافونَ إذا خافَ النّاسُ، وَلا يَحْزَنُونَ إذا حَزِنَ النّاسُ، وَلا يَحْزَنُونَ إذا حَافَ النّاسُ، وَلا يَحْزَنُونَ إذا حَزِنَ النّاسُ، وَلا يَحْزَنُونَ إذا حَزِنَ النّاسُ،

#### ومن الفئات التي خصها الإسلام بالحُبّ بين الناس:

1. الآباء والأبناء والإخوة والأخوات: فحُبّ الوالديْنِ يكون بطاعتهما وبِرِّهما، وقد قرَنَ الله تعالى بِرَّ الوالديْنِ بعبادته لعظم منزِلته. قال تعالى: ﴿وَاعَبُدُواْ اُللَّهَ وَلَا تُشَرِكُواْ بِهِۦ شَيْعًا ۖ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا﴾ [النساء:٣٦] .

2. الزوج والزوجة: فالحُبّ بينهم ينعكس إيجابًا على الأبناء، فتعيش الأسرة سعيدة.



وقد كان النَّبِيُّ ﴿ يُحِب زوجاته ويُعبِّر عن ذلك، فقد ثبت عنه أنه عندما سأله الصحابي عمرو بن العاص ﴿: «أَيُّ النَّاسِ أَحَبُّ إلَيْكَ؟ قَالَ: عَائِشَةُ، فَقُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ثُمْ مَنْ؟ قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ثُمَالَ عَالَانَ فَيْ فَالَانَا فَيْعِلْ عَالَانَ لَهُ عَلَىٰ لَهُ فَالَانَا فَيْلَانَا فَيْ لَعْلَانَا فَيْ لَنْ الْمُعْلَالَانَا فَيْ فَالَانَا فَيْ فَقُلْتُ أَنْ مُ مَنْ؟ قَالَ: ثُمُ مَنْ فَقَالَ: فَيْ مَنْ فَقُلْنَا لَهُ فَيْ لَالْ فَيْ لَالْكُنْ فَلْكُ فَيْ فَالَالَالَ لَمْ فَالَالَالَالَ لَهُ فَالَالَالَالَالَالَالَالِهُ لَلْكُونَا لَالْلَالِهُ لَلْكُولَالِهُ لَلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْلَالِهُ لَلْكُونُ لِلْلِهُ لَلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْلِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْلِكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْلِلْلِلْلُلْلُلْكُونُ لِلْلِلْلِلْلِ



ج. حُبُّ الوطن: عَبَّر سيدنا رسول الله عن حُبّه مكة المكرمة فقال: «ما أَطْيَبَكِ مِنْ بلَدٍ وَأَحَبَّكِ إِلَيَّ، وَلَوْ لا أَنَّ قَوْمِي أَخْرَجوني مِنْكِ، ما سَكَنْتُ غَيْرَكِ» [رواه الترمذي]، فالإنسان يحب وطنه وينتمي إليه بالتزامه القوانين والأنظمة، والمحافظة عليه، ورد الاعتداء عنه.

## أَتَأْمَّلُ وأُجِيبُ

أَتَأَمَّلُ الحديث النبوي الشريف، ثم أُجيبُ عن الأسئلة التي تليه:

قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ رَجُلًا زَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى، فأَرْصَدَ اللهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا، فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ، قَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قَالَ: أُريدُ أَخًا لِي فِي هذِهِ القَرْيَةِ، قَالَ: هلْ لَكَ عَلَيْهِ مِن نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا؟ قَالَ: لا، غَيْرَ أَنِّي أَيْنَ تُريدُ؟ قَالَ: فَإِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكَ بِأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ فَيهِ» [رواه مسلم].

1 بَيَّنَ الحديث النبوي الشريف صورة من صور الحُبّ، أَذكرها.

2 ما أثر الحُبّ الوارد في الحديث النبوي الشريف؟

## أَتَأُمَّلُ وأَستخرجُ

أَتَأُمَّلُ الحديث النبوي الشريف الآتي، ثم أَستخرجُ الأمور التي تنمي الحُبّ بين الناس: قالَ رسولُ الله ﷺ: «لا تَدْخُلُونَ الجَنَّةَ حتّى تُؤْمِنوا، ولا تُؤْمِنوا حتّى تَحَابّوا، أوَلا أَدُلُّكُمْ على شَيْءٍ إذا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بِيْنَكُمْ» [رواه مسلم].

#### ثالثًا: آثار الحُبّ في الفرد والمجتمع

للحُبِّ آثار عظيمة تعود على الفرد والمجتمع، ومن هذه الآثار:

- أ. نيل محبة الله تعالى ورضاه لقوله تعالى: ﴿قُلِّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَأُتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۖ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيكُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال النَّبيُّ ، في الحديث القدسي: «قالَ الله عزَّ وجلَّ: المتحابّونَ في جَلالي لَهُم مَنابِرُ مِنْ نور يَعبطُهُمُ النَّبيّونَ والشُّهداء ارواه الترمذي].
- ب. تماسُك المجتمع والمحافظة عليه وتحقيق التعاون مع الآخرين، ومساعدتهم على كل ما يحقق الخير والنفع لهم وقيامه بواجباته تجاه وطنه قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوك ﴾ [المائدة: ٢].
  - ج. تحقيق الراحة والسعادة والطمأنينة، وتنقية قلب الإنسان والمحافظة على صحته النفسية.

1. كان الصحابة هي يحبون النّبيّ ، حُبًّا شديدًا، ومن أمثلة ذلك موقف عُمَرَ بنِ الخَطّابِ مُمْرُ وَيَ

هُ مع النَّبِيِّ ﴿ فِي التعبير له عن حُبِّه الشديد له: فعن عبْدِ اللهِ بن هِشام اللهِ قال:

كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﴿ وَهُوَ آخِذٌ بِيدِ عُمَرَ بِنِ الْخَطَّابِ ﴿ مُ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِن كُلِّ شَيْءٍ إِلَّا مِن نَفْسي، فَقالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لا، والَّذي نَفْسي بيَدِهِ حتّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْكَ مِن نَفْسِكَ»، فَقالَ لَهُ عُمَرُ: فإنَّه الآنَ، واللهِ، لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِن نَفْسي، فَقالَ النَّبيُّ ﷺ: «الآنَ يا عُمَرُ» [رواه البخاريّ].

2. فرح أَنَسُ بنُ مالِكٍ هِهُ بِقُول النَّبِيِّ ﴾: «إنّ المرء مع من أَحَبَّ»، فقد رُوِي عن أَنَسِ بنِ مالِكٍ ههُ: «إِنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيِّ ﷺ عَن السَّاعَةِ، فَقَالَ: مَتى السَّاعَةُ؟ قَالَ: وماذا أَعْدَدْتَ لَهَا. قَالَ: لا شَيْءَ، إلَّا أني أُحِبُّ اللهَ ورَسولَهُ ﴿ مَا لَنْ اللَّهُ عَمَنْ أَحْبَبْتَ. قالَ أَنسُ: فَما فَرحْنا بِشَيْءٍ، فَرَحَنا بِقَوْلِ النَّبيِّ ﴿ النَّتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ ». قالَ أنَسٌ: فأنا أُحِبُّ النَّبيَّ ﴿ وأَبا بَكْرِ، وعُمَرَ، وأَرْجو أَنْ أكونَ مَعَهُمْ بحُبّي إيّاهُم، وإنْ لَمْ أَعْمَلْ بِمِثْلِ أَعْمِالِهِمْ الرواه البخاريّ ومسلم].

#### قضيةٌ للنِّقاش

| ? |                                       |
|---|---------------------------------------|
| V | ֡֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓ |

| أيي في ذلك.                             | رأة، أوضحُ رَأ | لاقة بين رجل وام | ، الحب هو فقط ع | يظن بعض الناس أر |
|-----------------------------------------|----------------|------------------|-----------------|------------------|
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                |                  |                 |                  |

## الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

نظّم الإسلام العلاقة بين الجنسين (الذكر والأنثي)، وجعل بينهم ضوابط وأحكامًا محددة تحفظ الطرفين وتحفظ حقوقهما وتحفظ المجتمع متينًا قويًّا، ومن ذلك أنه حرم كل ما من شأنه أن يفتح الباب للعلاقة المحرمة بين الذكر والأنثى، فأوجب ستر العورات، وغض البصر، وحث على البعد عن الاختلاط المحرم، ومنع الخَلْوة، وشرع الزواج ووضع شروطًا لصحته، ونهي عن صور من الزواج التي تخالف شروط صحته، مثل الزواج بلا إشهار، والزواج دون موافقة ولى الأمر.

### دراسة مُعمَّقةً

جاء في كتاب (الحب في القرآن الكريم) لصاحب السمو الملكي الأمير غازي بن محمد بن طلال الهاشمي بأنّ هناك مراتب ودرجات للمحبوبين، وأرفعها وأعلاها مرتبة: حُبّ الله جل جلاله، ثمّ حُبّ رسول الله ﷺ وكل ما هو مقدس بها في ذلك الجنّة، ثم حُبّ الزوجين، ثم الحُبّ الأُسَري، ثمّ حُبّ الآخرين، ثم حُبّ الخير والجمال. أُرجعُ إلى الرمز المجاور وأَتعرَّفُ تفصيل مراتب حُبّ الإنسان، ثم أُعرضُها على مجموعتي.



| 0       |            |   |
|---------|------------|---|
| الم أما | 11 8 11    |   |
| سعاده   | القيم المس | 1 |
|         | ,          |   |

أُستخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من الدَّرس.

- 1 أحرصُ على نشر الحُبّ في مجتمعي.



#### المراجعة والتقويم

- 1 من صور الحُبّ في الإسلام حُبّ الوطن. أُوضِّحُ ذلك.
- 2 أُستنتجُ من الآيتين الكريمتين الآتيتين أهمية الحُبّ في الإسلام.
  - أ. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾.
- ب. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾.
- 3 أَتَأَمَّلُ قول رسول الله ﷺ: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ، حَتّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ والِدِهِ ووَلَدِهِ والنّاسِ أَجْمَعِينَ»، ثمّ أَذكُرُ أمرين ينمّيان محبة النّبيّ ﷺ في قلب المؤمن.
- 4 أُوضِّحُ دلالة موقف النَّبِيِّ ﷺ لمَّا أخذ بيد معاذ بن جبل ﷺ وقال: «يا مُعاذُ، وَاللهِ إِنِّي لَأُحِبُّكَ، وَاللهِ إِنِّي لَأُحُبِّكَ».
  - 5 أَذَكُرُ ثلاثة من الأمور التي تنمّي الحُبّ بين الناس.
  - 6 أَتَأُمَّلُ الحديث النبوي الشريف الآتي، ثم أُستنتجُ علاقته بالحُبِّ في الإسلام:

كُنّا مع النّبيّ ﴿ وَهُو آخِذٌ بِيَدِ عُمَرَ بِنِ الْحَطّابِ ﴿ ، فَقَالَ لَه عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِن كُلِّ شَيْءٍ إِلّا مِن نَفْسي، فَقَالَ النّبيُّ ﴾ : (لا، والّذي نَفْسي بيَدِهِ حتّى أكونَ أَحَبَّ إلَيْكَ مِن نَفْسي، فَقَالَ النّبيُّ ﴿ اللّهِ عُمَرُ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

- أضعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة وإشارة (X) إزاء العبارة غير الصّحيحة في كل مما يأتي:
  - أ. ( ) يُعدُّ حُبِّ المؤمنين بعضهم من أعلى درجات الحُبّ.
  - ب. ( ) يُعدُّ إفشاء السلام من الأمور التي تنمي الحُبِّ بين الناس.
- ج. ( ) من آثار الحُبِّ الراحة والسعادة وتطهير الإنسان وتنقية قلبه والمحافظة على صحته النفسية بإشباع حاجاته الفطرية.

## eg:

#### المراجعة والتقويم

#### 8 أُختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:

1. جميع الأمور الآتية تنمى حُبّ الله تعالى في قلب المؤمن عدا:

أ. ذِكْر الإنسان إنجازاته. ب. تلاوة القرآن الكريم.

جـ. تأمُّل نعم الله تعالى. د. دوام ذِكْر الله تعالى.

2. نظّم الإسلام العلاقة بين الجنسين (الذكر والأنثى) وذلك بأنَّهُ:

أ. أوجب ستر العورات. ب. أوجب غض البصر.

3. يدل قول النَّبِيِّ ﷺ: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حتّى يُحِبَّ لأَخِيهِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» على صورة من صور الحب، وهي:

أ. حُبّ الله تعالى ورسوله ١٠٠٠ بين الناس.

ج. حُبّ الوطن.





#### - النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ



يُتوقّع من الطّلبة تحقيق النّتاجات التّعليميّة الآتية:

- بيانُ مفهوم العمل التطوعي ومجالاته.
- 2 توضيح أهمية العمل التطوعي في الإسلام.
- **3** الحرصُ على الإسهام في العمل التطوعي.



## التَّعلُّمُ القَبليُّ 🗨

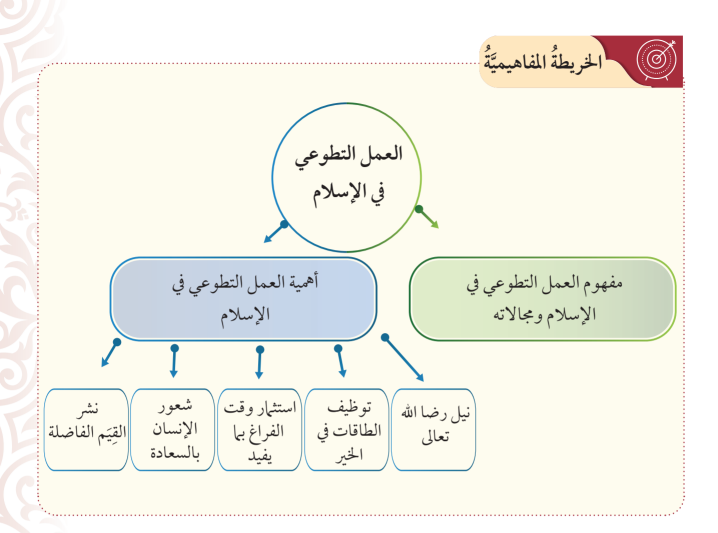
أمر الإسلام بالعمل وحث عليه، ووضع له مجموعه من الضوابط والأحكام التي تنظم عمل الإنسان، وتبين ما يجوز وما لا يجوز، وما هو حلال وما هو حرام، كها حث الإسلام على التعاون والتكافل بين أفراد المجتمع في مختلف المجالات والمسارعة إلى البر والخير، بها يسهم في بناء الفرد وتنمية المجتمع وتطويره قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِرِّ وَٱلنَّقُوىٰ وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢].

#### أَتَأُمَّلُ وأُجِيبُ

أَتَأَمُّلُ قول رسول الله ١٤ : «و تُميطُ الأَذى عَنِ الطَّريقِ صَدَقَةٌ » [رواه البخاريّ ومسلم]، ثم أُجيبُ عما يأتي:

1 ما الذي أرشد إليه حديث النَّبِيِّ ﴿ ٢٠٠٠

| ا يطلق على أفعال الخير التي يفعلها الإنسان دون مقابل مادي؟ | 2 ماذ |
|------------------------------------------------------------|-------|
|                                                            |       |



## الفَهمُ والتَّحليلُ

يُعَدُّ العمل التطوعي من السلوكات الإيجابية والحضارية في المجتمع، وقد حث الإسلام عليه ورغَّب فيه.

#### أولاً: مفهوم العمل التطوعي في الإسلام ومجالاته

هو بذل الجهد البدني والفكري بدافع ذاتي دون مقابل مادي، للإسهام في نفع الآخرين والارتقاء بالمجتمع وسد حاجات أبنائه؛ طلبًا لرضا الله عز وجل.

وللعمل التطوعي مجالات كثيرة، من أبرزها:

أ. مساعدة المحتاجين: وقد شجع النّبيُّ الله على مساعدة المحتاجين بقوله: (وَمَن يَسَّرَ على مُعْسِرٍ، يَسَّرَ الله عليه في الدُّنيا وَالآخِرَةِ،



وَمَن سَتَرَ مُسْلِمًا، سَتَرَهُ اللهُ في الدُّنْيا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ في عَوْنِ العَبْدِ ما كَانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخيهِ» [رواه مسلم]، ومن ذلك إنشاء المؤسسات التي ترعى الأيتام وكبار السن الذين لا معيل لهم أو الأشخاص ذوي الإعاقة، والإسهام في فك كرب المكروبين ممّن وقعوا في ضائقة، والإصلاح بين الناس وغير ذلك.



ب. المحافظة على البيئة: عبر نشر الوعي البيئي وإعداد حملات للمحافظة على البيئة، مثل: حملات غرس الأشجار، تنظيف المساجد والمتنزهات العامة، وإنشاء جمعيات الرفق بالحيوان، وغير ذلك، قال رسول الله ﴿: «ما مِن مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا، أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا، فَيَأْكُلُ منه طَيْرٌ أَوْ إِنْسانٌ أَوْ بَهيمَةٌ، إِلّا كانَ له به صَدَقَةٌ الله البخاري ومسلم].



ج. نشر العلم والاهتهام بالتعليم: مثل تعليم القرآن الكريم، وإنشاء المكتبات العامة، وإقامة الندوات والمحاضرات، قال النّبيُّ هُ: «إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلّا مِنْ ثَلاثَةٍ: إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلّا مِنْ ثَلاثَةٍ: إِلّا مِنْ صَدَقَةٍ جارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صالحٍ يَدْعُو لَهُ» [رواه مسلم].

## أَتَأُمَّلُ وأَستخرجُ

| ، العمل التطوعي.                                                             | امُّل قول النبيِّ ﷺ تمَّ استخرجُ منه امثلة على                      |
|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| صَدَقَةٌ، كُلَّ يَومٍ تَطْلُعُ فيه الشَّمْسُ، يَعْدِلُ بيْنَ الاثْنَيْنِ     | ل النَّبِيُّ ﷺ: «كُلُّ سُلامي مِنَ النَّاسِ عليه صَ                 |
| أَوْ يَرْفَعُ عَلَيْها مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، والكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ | مِدَقَةٌ، ويُعِينُ الرَّجُلَ على دابَّتِهِ فَيَحْمِلُ عَلَيْها، أَو |
|                                                                              | واه البخاريّ ومسلم].                                                |

#### ثانيًا: أهمية العمل التطوعي في الإسلام

للعمل التطوعي أهمية كبيرة في حياة الفرد والمجتمع، وتتجلى أهميته في ما يأتي:

أ. نيل رضا الله تعالى والأجر والثواب والمنزلة العالية في الجنة، قال تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُوكُهُمْ إِلَا مَنَ أَمَرَ بِصِدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِغَآ ءَمَ ضَاتِ ٱللّهِ فَسَوْفَ نُوْنِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤]، وقال النَّبِيُ ﴿: «لقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا يَتَقَلَّبُ فِي الجَنَّةِ، فِي شَـَجرَةٍ قَطَعَها مِن ظَهْرِ الطَّريقِ، كانَتْ تُـوْذي النَّاسَ » [رواه مسلم].



ب. توظيف طاقات الفرد في الخير والإحسان، وخدمة الآخرين، وقضاء حوائج الناس، والتخفيف من معاناتهم، قال تعالى: ﴿وَنُوْ رِّرُونَ عَلَى أَنفُسِمٍ مَ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [الحشر:٩].

وقد مدحت أم المؤمنين السيّدة خديجة النَّبيُّ اللهُ النَّبيُّ اللهُ اللهُ أَبدًا؛ إِنَّكَ لَتَصِلُ اللهُ أَبدًا؛ إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وتَصْدُقُ الحَديثَ، وتَحْمِلُ الكَلَّ، وتَقْرِي الضَّيْفَ،

وتُعينُ على نَوائِبِ الحَقِّ» [رواه البخاريّ ومسلم]. [تحمل الكل: تعين الضعيف، تقري الضيف: تكرمه، نوائب الحق: الحوادث أو المصائب].



- جـ. استثهار وقت الفراغ بها هو مفيد ونافع، قال رسول الله على:

  «نِعْمَتانِ مَغْبونٌ فيهِم كَثيرٌ مِنَ النّاسِ: الصّحّةُ والفَراغُ» [رواه
  البخاريّ].
- د. شعور الإنسان بالسعادة والرضا، وتعزيز ثقته بنفسه وتنمية شخصيته.
- ه. نشر القيم الفاضلة بين الناس، مثل: المحبة، والتعاون، والتضحية والإيثار، والإسهام في تكاتف المجتمع وتماسكه، وتخفيف الأعباء عن الدولة.

منر فن<sup>د</sup>

- أ. كان النَّبِيُّ ﴿ يقدر الأشخاص الذين يقومون بالأعمال التطوعية ويعتني بهم ويتفقد أحوالهم، فقد كانت هناك امرأة تنظف المسجد فافتقدها النَّبِيُ ﴿ فقيل له إنها ماتت، قالَ: «أفلا كُنْتُمْ آذَنْتُموني به، دُلّوني على قَبْرِها، فأتى قَبْرَها فَصَلّى عَلَيْها ﴾ [رواه البخاريّ ومسلم].
- 2. ساعد سيدنا موسى ﴿ فتاتين على السقاية عند ازدحام الناس على الماء، وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الموقف في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمًا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَى يُصَّدِرَ ٱلرِّعَامُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَيِرُ مِن دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمًا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَى يُصَدِر ٱلرِّعَامُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَيِرُ مِن دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمًا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَى يُصَدِر الرِّعَامُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَيِرُ اللهِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله
- 3. جاء في سورة الكهف أن ذا القرنين لمّا شكا إليه الناس أذى قوم يأجوج ومأجوج وإفسادهم في الأرض، وطلبوا إليه أن يدفعوا له مالًا؛ ليقيم لهم سلّدا يحول بينهم وبين هؤلاء المفسدين، فتطوع ذو القرنين ببناء السد بلا مقابل؛ طلبًا للأجر من الله تعالى.

## أُصمِّمُ وأُعرِضُ

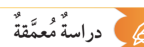
أُصمِّمُ مبادرة تطوعية جماعية مبيئًا: أهدافها، والفئة المستهدفة، وآثارها المتوقعة وسبل تمويلها، وأُعِلَّهُ خطة للبدء بالتنفيذ، ثم أُعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.

## الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

يوجد في الأردن العديد من الأمثلة على المبادرات التطوعية، سواء الفردية أو المؤسسية، ومن أمثلة هذه المبادرات:

1. مبادرة (مدرستي)، التي أطلقتها جلالة الملكة رانيا العبد الله بهدف تحسين بيئة التعليم من الناحيتين: المادية والتعليمية في المدارس الحكومية الأردنية، خصوصًا المدارس التي تحتاج إلى عمليات صيانة للخدمات والبنية التحتية، وقد حشدت المبادرة المتطوعين والموارد والشركات الخاصة لدعم المدارس الحكومية وتطويرها.

2. مبادرة (نوى) التابعة لمؤسسة ولي العهد، تتلخص رسالة هذه المبادرة في التأثير في المجتمع المدني وجميع الشركاء والجهات ذات العلاقة عن طريق العمل الخيري والمسؤولية المجتمعية، وقد أُسِّست (نوى) لرفع الوعي بالقضايا الاجتهاعية والتنموية المهمة التي تسهم في بناء مستقبل مشرق في المملكة الأردنية الهاشمية، وتعزيز العمل الخيري، وتنمية حس المسؤولية المجتمعية فيها، وقد أطلقت المبادرة منصة إلكترونية تسهل التشبيك بين المتبرعين من أفراد وشركات من جهة، ومؤسسات المجتمع المدني من جمعيات خيرية وشركات غير ربحية من جهة أخرى؛ لوصول الدعم إلى المستحقين، فانتقل العمل الخيري من عشوائية توزيع الموارد وضعف التنفيذ وصعوبة التواصل بين عناصر المجتمع كلها إلى كفاءة في العمل والإنجاز. وتعمل أرجعُ إلى الرمز المجاور لأتعرَّف أهداف المنصة وأنشطتها.



من أمثلة الدراسات الخاصة بالعمل التطوعي دراسة بعنوان (العمل التطوعي في السنة النبوية، دراسة موضوعية) تناولت الدراسة أهمية العمل التطوعي في السُّنَّة النبوية وأنواعه ومجالاته وآثاره.



أَرجعُ إلى الرمز المجاور وأستخرجُ من الدراسة مجالين من مجالات العمل التطوعي عدا التي وردت في الدرس.

| ,                           | القيمُ المستفادةُ           | (3)      |
|-----------------------------|-----------------------------|----------|
| لمستفادة من الدَّرس.        | <i>ُن</i> ثلاثًا من القيم ا | أستخلِطُ |
| في العمل التطوعي في مجتمعي. | ص على المشاركة              | 1 أُحرِ  |
|                             |                             | 2        |
|                             |                             | 3        |

## EG?

#### المراجعة والتقويم

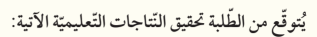
- 1 أُبيِّنُ مفهوم العمل التطوعي في الإسلام.
- و أَتدبَّرُ النصين الشرعيين الآتيين، ثم أَستنتجُ منهما أهمية العمل التطوعي في الإسلام:
  - أ. قال تعالى: ﴿ وَنُؤْتِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾.
- ب. قال النَّبيُّ ﷺ: «لقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا يَتَقَلَّبُ فِي الجَنَّةِ، فِي شَجَرَةٍ قَطَعَها مِن ظَهْرِ الطَّريقِ، كانَتْ تُؤْذي النَّاسَ».
  - 3 أَذكرُ مثالًا على كل من ما يأتي:
  - أ. المحافظة على البيئة من مجالات العمل التطوعي.
    - ب. اهتمام الأردن بالعمل التطوعي.
  - 4 أَتَأُمُّلُ الحديثين الشريفين الآتيين، ثم أُجيبُ عما يليهما:
- أ. قال النَّبيُّ ﷺ: «إِذا ماتَ الإنْسانُ انْقَطَعَ عنْه عَمَلُهُ إِلَّا مِن ثَلاثَةٍ: إِلَّا مِن صَدَقَةٍ جارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صالِح يَدْعو لَهُ».
  - 1. ما مجال العمل التطوعي الذي أشار إليه الحديث النّبويّ الشّريف؟
    - 2. ما أثر العمل التطوعي في الفرد بعد موته؟
- ب. قال النَّبِيُّ ﷺ: «وَمَنْ يَسَّرَ على مُعْسِرٍ، يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ العَبْدِ ما كانَ العَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ»:
  - 1. ما مجال العمل التطوعي الوارد في الحديث النّبويّ الشّريف؟
    - 2. أُقترحُ عنوانًا للحديث النّبويّ الشّريف السّابق.
  - 5 نَشْر العلم والاهتمام بالتعليم من مجالات العمل التطوعي. أَذكرُ ثلاثة أمثلة على ذلك.

## المُزاح: ضوابطه وآثاره



### النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- 1 توضيحُ ضوابط المزاح.
- 2 استنتاجُ آثار المزاح الإيجابيّة في الفرد والمجتمع.
  - التزامُ آداب المزاح وضوابطه.



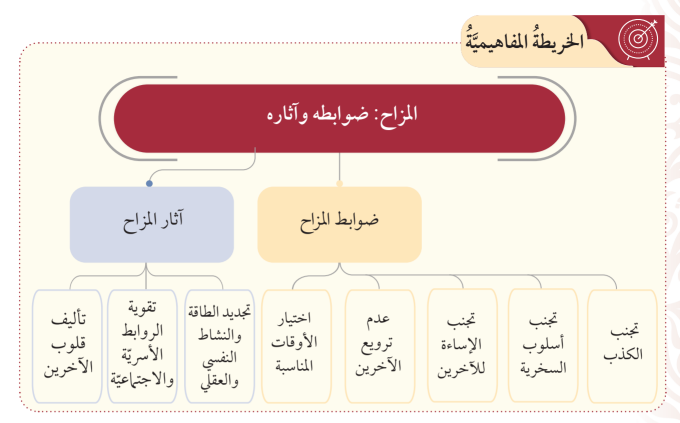
## التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّعلُّمُ القَبليُّ

الإسلام دين رباني يتصف بالشمول والتوازن، وجاءت أحكامه لتنظيم جميع شؤون حياة الإنسان، فضلًا عن أنها تراعى طبيعة خلق هذا الإنسان وصفاته وخصائصه، وقد راعي الإسلام حاجة الإنسان إلى الترويح عن النفس، وحرَصَ على إدخال السرور على الآخرين بالوسائل المباحة، ما يُسهمُ في تخفيف الضغوط عن النفوس، ويعيد إليها نشاطها وحيويّتها، وقد كان النَّبيُّ ﷺ قدوة في ذلك، فعن عائشة ، أنَّها كانت مع النَّبيِّ ﷺ في سفر، قالت: فسابقته فسبقته على رجلي، فلم حملت اللحم، سابقته فسبقني فقال: «هذه بتلك» [رواه أبو داود]. أتديُّ وأُجيبُ

أَتدبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثُمَّ أُجيبُ عمّا يليها:

قال تعالى: ﴿ أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَــُدًا يَرْقَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ. لَحَـٰفِظُونَ﴾ [يوسُف:١٦] [يرتع: يتنزّه في البريّة ويستأنس].

- 1 أُستنتجُ من الآية الكريمة وسيلتين من الوسائل التي تروّح عن النّفس وتدخل السرور إليها.
  - وسيلة أخرى أستطيع عبرها إدخال السرور على الآخرين.



## ك الفَهمُ والتَّحليلُ

حَرَصَ الإسلام على الارتقاء بالمسلم، وضبط تصرفاته وأفعاله في المواقف كّلها ومنها المزاح.

## أولًا: ضوابط المزاح

للمزاح جملة من الضوابط التي ينبغي للمسلم أن يراعيها، منها:

أ. تجنّب الكذب في المزاح ولو كان على وجه المداعبة، قال رسول الله ﴿: ﴿ وَيْلُ لِلَّذِي يَحَدُّثُ فَيَكْذِبُ ليضْحِكَ بِهِ الْقَوْمَ، ويلُ لَهُ، وَيلُ لَهُ، وَيلُ لَهُ ﴾ [رواه أبو داود]. وعن أبي هريرة ﴿ قال: قالوا: يا رسولَ الله، إنك تداعبنا؟ فقال ﴿ : ﴿ إِنّي لا أقول إلا حقًا ﴾ [رواه الترمذيّ] [تداعبنا: تمازحنا].

## أَتَأُمَّلُ وأُجيبُ

| ، وَإِنْ كَانَ مَازِحًا» [رواه أبو داود]. | الكَذِبَ | ةِ لِمَنْ تَرَكَ | مُطِ الْجَنَّ | في وَسَ | ؽؾ | زَعيمٌ بِبَ | والله الله الله الله الله الله الله الله | ، اللهِ | ، رَسول  | أَتَأُمَّلُ قُول |
|-------------------------------------------|----------|------------------|---------------|---------|----|-------------|------------------------------------------|---------|----------|------------------|
|                                           |          |                  |               |         |    |             |                                          | :م      | عهّا يلي | ثمَّ أُجيبُ      |
|                                           | 6        | <b>.</b> t (     | 1             | (.1(    | :  | : ~ 11      | يە (دېنى                                 | w tı    | :        | ti i             |

ما السبب في نهي النَّبيِّ ، عن الكذب في المزاح على وجه الخصوص؟

ب. تجنّب أسلوب السخرية والاستهزاء بالدين، كالتلفّظ بالعبارات والنّكات التي فيها استهزاء قد يصل إلى حد الكفر، كالاستهزاء بالشعائر الدينية، كالصلاة والأضحية، أو ما يتعلق بمشاهد يوم القيامة، أو بالأنبياء هي، ويلحق بذلك الاستهزاء بالمقدسات وبالصحابة هي وبالعلماء، قال تعالى: ﴿ وَلَيْن سَاّلَتُهُم لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَايننِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُم تَسُتَهْزِءُونَ التوبة: ١٥-١٦].

ج. تجنّب الإساءة للآخرين، مثل: التحقير، والغيبة، والتنمر، والاستقواء على الآخرين؛ لأنّ في ذلك استصغارًا وانتقاصًا من شأنهم، وإيذاءهم ويتعارض مع كرامة الإنسان، يقول رَسولُ الله على: «بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخاهُ الْمُسْلِمَ» [رواه مسلم].

## أَتدَبَّرُ وأُستنتجُ

أَتَدبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمّ أَستنتجُ منها ما يسيء للآخرين من الأفعال التي حرّمها الإسلام: قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِّن فِسَآءٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِّن فِسَآءٍ عَسَىٓ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَآءٍ عَسَىٓ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَآءٍ عَسَىٓ أَن يَكُنُ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن فِسَاءً عَلَى اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَنْهُمُ الطّنامِ مَن اللهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُو

أين قلمي . .! قلمُك ضاع



د. عدم ترويع الآخرين، وذلك بإدخال الخوف والفزع عليهم، وقد ورد أنّ بعض الصحابة عليه كانوا يومًا يسيرونَ مَعَ رَسولِ اللهِ ، فَنامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ، فانْطَلَقَ بَعْضُهُمْ إِلَى نَبْلٍ مَعَهُ فأَخَذَها، فَلَمَّ اسْتَيْقَظَ الرَّجُلُ فَزِعَ، فَضَحِكَ إِلَى نَبْلٍ مَعَهُ فأَخَذَها، فَلَمَّ اسْتَيْقَظَ الرَّجُلُ فَزِعَ، فَضَحِكَ



الْقَوْمُ، فَقَالَ: هُ مَا يُضْحِكُكُمْ؟ هُ فَقَالُوا: لا، إِلَّا أَنَّا أَخَذْنا نَبْلَ هَذَا فَفَزِعَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هُ: «لا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِمً» [رواه أحم].

هـ. اختيار الأوقات المناسبة للمزاح، فلا يجعل المزاح وكثرة الضحك ديدنه، فضلًا عن تجنب المزاح في أوقات الحزن وبيوت العزاء وما شابهها، قال رسول الله عن ولا تُكثِرِ الضَّحِك، فإنَّ كَثْرة الضَّحِك تُميتُ الْقَلْب» [رواه الترمذيّ]. وعلى المسلم أن يجعل لكلّ مقام مقال.

يقول الخطيب البغدادي هذا فإنما يُستجاز من المزاح يسيرُه ونادره وطريفُه الذي لا يَخرج عن حدِّ الأدب، فأمّا متَّصِلُه وفاحِشه وسخيفه وما أوغر منه الصُّدور وجَلب الشرَّ، فإنَّه مَذموم، وكثرة المزاح والضحك يضَع من القَدْر، ويزيل المروءة. [الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي].

| و         | $\overline{}$          |
|-----------|------------------------|
| أرام أ    |                        |
| ابدي رايي | $\mathcal{T}^{\gamma}$ |

| * "                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أُبدي رَأيي في المواقف الآتية استنادًا إلى ما تعلّمته من آداب المزاح وضوابطه: 1 الكذب على الآخرين في الأوّل من نيسان من كلّ عام بهدف المزاح.          |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
| <ul> <li>يعمد بعض الطلبة على سبيل المزاح إلى تخويف زملائهم، بقولهم: أنت راسب في الامتحان، أو</li> <li>إن مدير المدرسة سيعاقبك، أو غير ذلك.</li> </ul> |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
| 3 إظهار بعض الشخصيّات العامّة بصورة تثير الضحك والسخرية ونشرها عبر وسائل التواصل                                                                      |
| الاجتماعيّ.                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |

#### ثانيًا: آثار المزاح

للمزاح المنضبط آثار إيجابيّة تعود على الفرد والمجتمع، منها:

- أ. تجديد الطاقة والنشاط النفسيّ والعقليّ، وبيان مدى الفطنة واليقظة، فعن أنسِ بنِ مالكٍ هذا (أنّ رجلًا أتى النّبيّ في فقال: يا رسول الله، المحلّني، قال النّبيُ في: «إنّا حامِلوكَ عَلى وَلَدِ ناقَةٍ»، قال: وما أصنعُ بولدِ الناقة؟» (وهذا لظِنّه أنّه يَقْصِدُ الصَّغيرَ مِنْ ولَدِ النّاقةِ الّذي لا يَصْلُحُ للرُّكوبِ) فقال النّبيُّ في: «وَهَلْ تَلِدُ الإِبلَ إلّا النّوقُ؟» [رواه الترمذيّ] [المحلني: أعْطني ما أَرْكَبُ عليه].
- ب. تقوية الروابط الأسريّة والاجتماعيّة وزيادة متانتها، وكان النَّبيُّ ، يُمازِحُ أصحابَه؛ تأليفًا لقُلوبِهم، وتَودُّدًا إليهم، كما كان يُداعب الحسن والحسين ،

وقد أشارت بعض الدراسات والأبحاث المختصة في الشؤون الأسريّة أنّ الأزواج الذين يتمتعون بحسّ الفكاهة أقل عرضة للمشكلات الأسريّة من غيرهم، وهم أكثر عرضة للاستمتاع بالحياة عمومًا، الأمر الذي يساعد على توثيق العلاقات بين أفراد الأسرة كاملة، ويشيع فيهم الأمن والاطمئنان، ويجعلهم يتغلبون على المشكلات التي تواجههم.

ج.. تأليف قلوب الآخرين وإدخال السرور والبهجة عليهم وكسب محبّتهم، حيث تعد الألفة والمحبة بين البشر من مقاصد الشريعة الإسلامية؛ لما لها من آثار جانبية تنعكس على الأفراد والمجتمعات. قدال تعالى: ﴿ فِبَمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَٱنفَضُّواْ مِنْ حَولِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

### أَتَأُمَّلُ وأَستدلُّ

أَتَأَمَّلُ الحديث الشريف الآتي، ثمّ أَستدلُّ به على أثر المزاح في تأليف قلوب الآخرين وبناء العلاقات معهم: عن أنسِ بنِ مالكِ هِ فَانَ النَّبَيُّ هِ لِيخالطنا حتى يقول لأخٍ لي: «يا أبا عُمَيْرٍ، ما فَعَلَ النُّغَير؟» [رواه البخاريّ ومسلم] [ليخالطنا: يلاطفنا ويهازحنا] وكان للصغير طيرٌ يلعب به، فهات الطير، فحزن عليه.

- 1. كان رجل من أهْلِ الباديةِ اسْمُهُ زاهِرٌ، يأتي لِلنَّبِيِّ ، الهدايا، وكان النَّبيُّ ، يُجهِّزُهُ ويُعِدُّ وَيُمِيِّئُ له ما يَحْتاجُ إليه، فأتاهُ النَّبيُّ ١٠ وهو يَبيعُ شيئًا له في السوق، فَاحْتَضَنَّهُ مِن خَلْفِهِ، وقال: مَنْ يَشْتَري مِنَّى هذا؟، فقال زاهر: إِذًا تَجِدُني كاسِدًا، فقال له النَّبيُّ عَنْ اللهِ لَسْتَ بِكَاسِلٍ. [رواه أحمد] [كاسِدًا: إِنْ عَرَضْتَني على البَيْع، لن يشتريني أحد، لست بكاسد: أنَّك بإيمانكَ تكونُ غاليًا عندَ اللهِ].
- 2. عَنْ عائِشَةَ أَم المؤمنين ، قالَتْ: «دَخَلَ عَلَيَّ رَسولُ اللهِ ، وَعِنْدي عَجوزٌ، فَقالَتْ: يا رَسولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ أَنْ يُدْخِلَني الْجَنَّةَ، فَقالَ: يا أُمَّ فُلانِ، إنَّ الْجَنَّةَ لا تَدْخُلُها عَجوزٌ، فَوَلَّتْ تَبْكي، فَقالَ: أَخْبروها أَنَّها لا تَدْخُلُها وَهِي عَجوزٌ، إنَّ اللهَ تَعالَى يَقولُ: ﴿إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَآءَ ﴿ اللَّهُ عَلَنَهُنَّ أَبْكَارًا ﴿ مُرُبًّا أَتَّرَابًا ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ تَعالَى يَقولُ: ﴿إِنَّا أَنشَأَنُهُنَّ إِنشَآءً ﴿ اللَّهُ عَلَيْنَهُنَّ أَبْكَارًا ﴿ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْعُلَّالِكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْ [الواقعة: ٣٥- ٣٧]» [رواه الترمذيّ في الشمائل].

## الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

يجب على الإنسان أن يعرف قدر النّاس، وأن يختار الأشخاص الذين يهازحهم، فإنّ المزاح مع العالم أو المعلم أو كبيري السنّ ليس مثل المزاح مع الأصدقاء والشباب، فكلّ إنسان لديه مكانته وقدْره فلا يصح التقليل من شأنه بالمزاح، كما أنّ الشخص الذي يريد أن يحفظ هيبته بين الناس يجب عليه الابتعاد عن ممازحة الحمقي والسفهاء لكيلا يتسببوا في إحراجه والتجرّؤ عليه وجرحه في الكلام.

يقول سعيدُ بنُ العاص ١١٤ لابنه: يا بنيَّ، لا تمازح الشريفَ فيحقد عليك، ولا تمازح الدنيء فيجترئ عليك (رواه ابن أبي الدنيا في الصمت).

## دراسةٌ مُعمَّقةٌ

(المراح في المزاح) وهو كتاب تناول فيه الكاتب مفهوم المزاح وأقسامه وضوابطه وآثاره. باستخدام الرمز المجاور، أرجِعُ إلى الكتاب وأستخرجُ أقسام المزاح.



| ,                   | القيمُ المستفادةُ     | (\$)     |
|---------------------|-----------------------|----------|
| لستفادة من الدَّرس. | ل ثلاثًا من القيم الم | أستخلِطُ |
| وابطه.              | مُ آداب المزاح وضُم   | 1 أُلتزِ |
|                     |                       | 2        |
|                     | ••••••                | 3        |



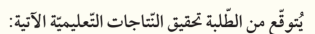
#### المراجعة والتقويم

- 1 أُستنتِجُ آداب المزاح وضوابطه من النّصوص الشرعيّة الآتية:
- أ. قال تعالى: ﴿ وَلَإِن سَا لَتَهُمْ لَيَقُولُ آ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَاينِهِ ، وَرَسُولِهِ ،
   كُنتُمْ تَسْتَهُزِءُونَ ﴿ لَا تَعْلَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُمُ ﴾ .
  - ب. قال رسولُ الله ﷺ: «إنّي لا أقول إلّا حقًّا».
  - ج. قال رسولُ الله ﴿ : ﴿ لا يَحِلُّ لِمُسْلِم أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلِمًا ﴾.
  - د. قال رسولُ الله ﷺ: «بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخاهُ الْمُسْلِمَ».
    - 2 أَتَأَمَّلُ الموقفين الآتيين للنَّبِيِّ ، ثم أُبِيِّنُ دلالتهما:
      - أ. موقف النَّبيِّ ﴿ مع صاحبه زاهر ﴿ .
- ب. قول النَّبِيِّ ١ للعجوز التي وجدها عند عائشة ١ إِنَّ الْجَنَّةَ لا تَدْخُلُها عَجوزٌ».
  - أُبِيِّنُ ثلاثة من آثار المزاح المنضبط في الفرد والمجتمع.
    - 4 أُعلِّلُ ما يأتي:
    - أ. كان النَّبيُّ إلى يُهازِح أصحابه.
    - ب. من ضوابط المزاح: تجنب الإساءة للآخرين.
  - 5 أَقارِنُ بين أسرتين: إحداها تتمتع بحس الفكاهة والمزاح، والأخرى تفتقد إليهما.
  - 6 أَضَعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة، وإشارة (४) إزاء العبارة غير الصّحيحة في ما يأتي:
    - أ. ( ) الكذب حرام، لكنه يجوز إذا كان على وجه المزاح والدعابة.
    - ب. ( ) على المسلم أن يمزح مع جميع الناس بالطريقة والأسلوب نفسيها.
      - ج. ( ) من ضوابط المزاح عدم ترويع الآخرين.
- د. ( ) أشارت الدراسات إلى أن الأزواج الذين يتمتعون بحس الفكاهة أكثر عرضة للمشكلات الأسم ية.





## النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ



- 1 بيانُ مفهوم إدارة الأزمة.
- 2 توضيح توجيهات الإسلام لإدارة الأزمة.
- الحرص على التخطيط الجيد لمواجهة التحديات والأزمات.



## التَّعلُّمُ القَبليُّ التَّبليُّ

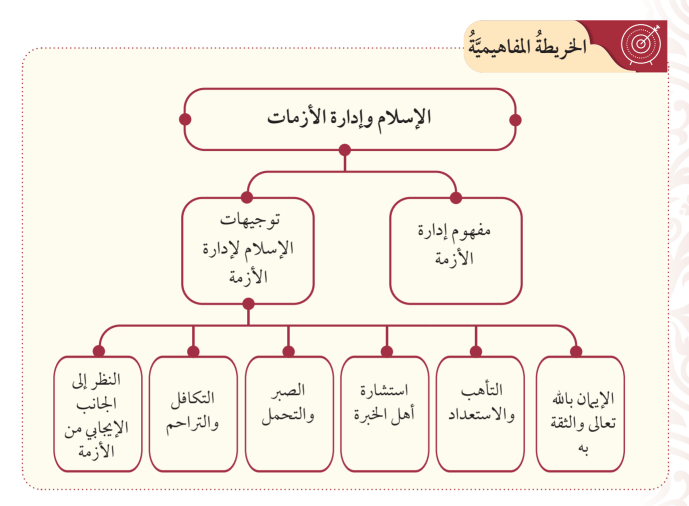
الدنيا لا تخلو من أزمات ومشكلات على الصعيد الفردي أو المجتمع، وإنّ مواجهتها والتقليل من آثارها يعتمد على كيفية إدارة الإنسان لهذه الأزمات، ومن الأزمات التي واجهت الرسول في والمسلمين بداية الدعوة محاولة المشركين من أهل مكّة التضييق عليهم، والوقوف في وجه الدعوة الإسلاميّة، ومنع وصولها إلى النّاس، إلّا أنّ النّبيّ في وأصحابه الكرام في نشروا الإسلام على الرغم من التحدّيات والمحن التي واجهتهم، قال تعالى: ﴿أَحَسِبَ النّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ إِنَ وَلَقَدْ فَتَنَا الّذِينَ مِن وَالمَحن التي واجهتهم، قال تعالى: ﴿أَحَسِبَ النّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ يبتلون ويختبرون].

#### أَتَدَبِّرُ وأُستخرجُ

أَتَدَبَّرُ قوله تعالى: ﴿وَلَنَبَلُوَنَكُم بِشَىءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ﴾ [البقرة: ١٥٥] ثم أَستخرجُ منه ما يأتى:

- 1 ثلاث صور للابتلاءات التي تواجه النّاس في حياتهم.
  - أمرًا يعين على مواجهة الابتلاءات.

.....



## الفَهمُ والتَّحليلُ

يتعرّض الفرد والمجتمع لأزمات مختلفة، وقد دعا الإسلام إلى التعامل معها وإدارتها بطريقة فاعلة.

### أولاً: مفهوم إدارة الأزمة

الأزمة هي ما يحلّ بالنّاس من شدّة وضيق، مثل: البلاء، والخسف، والقحط، والطاعون، وغير ذلك، وأطلق علماء المسلمين عليها قديمًا النّازلة.

وتنتج الأزمة من أسباب خارجيّة لاعلاقة للإنسان بها، مثل: الزلازل، والبراكين، والأعاصير، أو بفعل الإنسان نفسه، مثل: التلوّث، والحروب، وسوء إدارة الموارد، ومخالفة أو امر الله تعالى، وارتكاب المعاصي، قال تعالى: ﴿وَضَرَبُ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَنعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِهَا اللهُ لِهَا اللهُ اللهُ لِهَا اللهُ اللهُ لِهَا اللهُ اللهُ لِهَا اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

وإدارة الأزمة تعني: القدرة على مواجهة المخاطر، والتهديدات، والأحداث الطارئة، والتقليل من آثارها السلبيّة في الإنسان والبيئة المحيطة به.

#### ثانيًا: توجيهات الإسلام لإدارة الأزمة

يدعو الإسلام إلى التعامل مع الأزمات وَفْقًا للتوجيهات الآتية:

أ. الإيمان بالله تعالى والثقة به، واللجوء إليه بالعبادة والدعاء؛ لأنّ ذلك يريح النفس ويربط على القلب، قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبُراً هَا أَإِنّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحديد: ٢٢].

## أَتَأُمَّلُ وأُستدلُّ

أَتَأُمَّلُ النّصّين الشرعيّين الآتيين، ثمّ أُستدلُّ بها على دور العبادات والطاعات في بثّ الثقة والطمأنينة عند الأزمات:

- 1 قـال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَالُوعًا ﴿١﴾ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ﴿١﴾ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿١﴾ إِلَّا اللهُ ا
- 2 قال النّبيُّ ﴿ يوم بدر: «اللّهُمَّ أَيْنَ ما وَعَدْتَني؟ اللّهُمَّ أَنْجِزْ لِي ما وَعَدْتَني، اللّهُمَّ إِنّكَ إِنْ تُهْلِكُ هذِهِ العَصابة مِن أَهْلِ الإِسْلامِ، فَلا تُعْبَدُ فِي الأَرْضِ أَبَدًا»، في الأَرْضِ أَبَدًا»، في الأَرْضِ مَن أَهْلِ الإِسْلامِ، فَلا تُعْبَدُ فِي الأَرْضِ أَبَدًا»، في الأَرْضِ مَن أَهْلِ الإِسْلامِ، فَلا تُعْبَدُ فِي الأَرْضِ أَبَدًا»، في الأَرْضِ مَن أَهْلِ الإِسْلامِ، فَلا تُعْبَدُ فِي الأَرْضِ أَبَدًا»، في الأَرْضِ اللهِ عَنْ وجلَّ ويَدْعُوهُ حتى سَقَطَ رِداؤُهُ. [رواه مسلم].
- ب. التأهّب والاستعداد وتوخّي الحيطة والحذر، والتخطيط الجيّد لإدارة الأزمات عن طريق جمع المعلومات، ومعرفة أسباب الأزمة، وبذل الجهد لإيجاد الحلول والنجاح في مواجهتها، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ شُبُلَنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العَنكَبُوت: ٦٩] ، ومن أمثلة ذلك:

## أَتدَبَّرُ وأَستخرجُ

| أُ <b>تَدَبَّرُ</b> الآيتيْنِ الكريمتيْنِ (٤٧ – ٤٨) من سورة يوسف، ثمّ أَ <b>ستخرجُ</b> منهما خطة سيدنا يوسف ﷺ في |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مواجهة الأزمات.                                                                                                  |
|                                                                                                                  |
|                                                                                                                  |

- 2. جَمْعُ سيدنا أبي بكر الصديق ، عنه القرآن الكريم في مصحف واحد خشية ضياعه، بعد أن استُشهد عدد كبير من الصحابة حفظة القرآن الكريم في معركة اليهامة.
- 3. نَسْخُ سيدنا عثمانَ بنِ عفّانَ القرآن الكريم نُسَخًا عدة من المصحف الشريف وإرسالها إلى سائر أنحاء البلاد، وأرسل مع كلّ نسخة عددًا من قُرّاء الصحابة ، وذلك عندما دخل كثير من غير العرب في الإسلام، وكان بعضهم يخطئ في قراءة القرآن الكريم.
- ج. استشارة أهل الخبرة والإفادة من تجاربهم، ففي غزوة بدر استشار النَّبيُّ ﴿ أصحابه من المهاجرين والأنصار ﴿ فِي قرار القتال، وفي غزوة الخندق واجه المسلمون الأزمة بالثبات، والإفادة من القدرات والخبرات، مثل خبرة سلمان الفارسي ﴿ الذي أشار عليهم بفكرة حفر الخندق، ونعيم بن مسعود الغطفاني ﴾ الذي دخل الإسلام وعرض المساعدة فقال له رسول الله ﴿ : "إِنَّا أَنْتَ فينا رَجُلٌ واحِدٌ فَخَذِلْ عَنّا إِنِ استَطَعْتَ، فإنَّ الحَرْبَ خَدْعَةٌ ﴾ [سيرة ابن هشام].
- د. الصبر والتحمّل، وتجنُّب التعجّل في الحكم أو التصرّف، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ، وَأَنَّ الضَّرْمِ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَرْبِ، وَأَنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَرْبِ، وَأَنَّ الغَرْجَ مَعَ الكَرْبِ، وَأَنَّ الغَرْجَ مَعَ الكَرْبِ، وَأَنَّ الغَسْر يُسْرًا». [رواه أحد].

ولمّا فرضَتْ قريش حصارها الظالم على النّبيّ في ومَنْ معه من المسلمين ثلاث سنوات في شِعْب أبي طالبٍ حتى يُسَلّموه رسول الله في فيقتلوه، اشتدّ بهم البلاء حتى كانوا يأكلون ورق الشجر، لكنّهم صبروا وثبتوا، فكان الجزاء بأن مكّن الله تعالى لهم دينهم واستخلفهم في الأرض، قال تعالى: ﴿وَنُرِيدُ اللهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ عِنْوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُم أَيِمّةً وَنَجْعَلَهُم الْوَرِثِينَ ﴾ [القَصَص: ٥].

هـ. التكافل والتراحم وتقديم المساعدات المادّيّة والمعنويّة، إذ إنَّ مسؤوليّة إنقاذ المجتمع ليست مسؤوليّة شخص بعينه، إنّها هي مسؤوليّة الجميع، كلّ في موقعه بحدود ما يملك من إمكانات، وقد حثّ النّبيُّ

541

فَيْ من كان يملك ما يزيد على حاجته من دابّة أو طعام أن يقدّمه لصاحب الحاجة، قال النّبيُّ فَيْ: «مَنْ كانَ مَعَهُ فَضْلُ ظَهْرٍ، فلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ، ومَنْ كانَ مَعَهُ فَضْلُ زادٍ، فلْيعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ، ومَنْ كانَ مَعَهُ فَضْلُ زادٍ، فلْيعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا زادَ لَهُ ارواه مسلم]. [فضْلُ ظَهْرٍ: رَكوبةٌ زائدةٌ علَّا يَركَبُها، كالدّابّة وما في معناها من الوسائل الحديثة والمعاصِرةِ، كالسَّيّارة ونحوها، فَضْلُ زادٍ: ما فَضَلَ مِن طَعام مِنْه].

- و. النظر إلى الجانب الإيجابيّ والمفيد من الأزمة، فالمسلم ينظر إلى الأزمة على أنّها ابتلاء مقدّر من عند الله عزّ وجلّ، قال تعالى: ﴿ قُلُ لَنَ يُصِيبَ نَاۤ إِلَّا مَا كَتَبَ اللهَ لَنَا هُوَ مَوْلَ لَنا أَوْعَلَى اللهِ فَلَيْتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التّوبَة: ٥٥]، ويؤمن أنّ داخلها جملة من الفوائد، قال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥]، ومن تلك الفوائد:
- 1. تكفير الذنوب ورفع الدرجات، يقول النَّبيُّ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مِنْ نَصَبٍ ولَا وَصَبٍ، ولَا هَمِّ ولَا هُمِّ ولَا خُرْنٍ ولَا أذًى ولَا غَمِّ، حتى الشَّوْكَةِ يُشَاكُها، إلَّا كَفَّرَ اللهُ بِها مِنْ خَطاياهُ ﴾ [رواه البخاري].
- تهيئة الظروف لظهور القادة والمبدعين، ففي غزوة بدر كان لرأي الحُبابِ بنِ المنذرِ على عندما غيَّر موضع معسكر المسلمين ليحول دون وصول جيش قريش إلى ماء بدر دَوْر في تحقيق النصر والخروج من الأزمة التي أحاطت بالمسلمين.
- 3. تمييز النّاس وكشف صدقهم، ففي غزوة تبوك ظهر الصادقون المخلصون كأبي بكر الصدّيق المحيث تبرّع بهاله كلّه في سبيل الله تعالى، في حين تخلّف المنافقون عن الغزوة دون عذر فذمّهم القرآن الكريم وتوعّدهم، قال تعالى: ﴿فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقَعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللّهِ وَكَرِهُوَ أَنَ يُجُهِدُواْ بِأَمُولِلِمَ
   وتوعّدهم، قال تعالى: ﴿فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقَعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللّهِ وَكَرِهُوا أَن يُجُهِدُواْ بِأَمُولِلِمَ
   وأَنفُسِهِمْ في سَبِيلِ ٱللّهِ وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًّا لَو كَانُواْ يَفْقَهُونَ التوبة: ٨١].

## أَتَأَمَّلُ وأُحلِّلُ

| أَتَأَمَّلُ الموقف الآتِ، وأُحلِّلُهُ ثم أُجيبُ عن الأسئلة التي تليه:                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عن أمّ المؤمنين أُمِّ سَلَمَةً ، قالت: لمّا ضاقت علينا مكّة، وأوذي أصحاب رسول الله ، وفُتِنوا، ورأَوْا                                    |
| ما يصيبهم من البلاء، والفتنة في دينهم، فقال لهم رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ مَلِكًا لا يُظْلَمُ عِنْدَهُ                     |
| أَحَدُّ، فَالْحَقُوا بِبِلادِهِ حَتَّى يَجْعَلَ اللهُ لَكُمْ فَرَجًا وَنَخْرَجًا مِمَّا أَنْتُمْ فيهِ»، فخرجنا إليها أَرْسالًا (جماعاتٍ)، |
| حتى اجتمعنا بها، فنزلنا بخير دار إلى خير جار، أمِنّا على ديننا ولم نخشَ منه ظلمًا. [رواه البيهقيّ]                                        |
| 1 في أيّ مراحل الدعوة الإسلاميّة حدث هذا الموقف؟                                                                                          |
|                                                                                                                                           |
| a                                                                                                                                         |
| 2 أُحدِّدُ الأزمة التي واجهت المسلمين في هذا الموقف.                                                                                      |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
| 3 كيف تعامل النَّبيُّ ﷺ مع تلك الأزمة؟                                                                                                    |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
| <ul> <li>أستنتجُ الجانب الإيجابي والمفيد من تلك الأزمة.</li> </ul>                                                                        |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |

) 3<sup>p</sup> 3 5<sup>r</sup>°

- 1. لمّا فقد المسلمون الأمان في مكّة المكرّمة، ووقعوا في أزمة نتيجة أذى قريش لهم، جاء الأمر بالهجرة إلى المدينة المنورة، وقد أعَدَّ النَّبيُّ في خطّة محكمة لضمان وصوله في وأتباعه بأمان وليتجاوز المهاجرون الآثار الاجتماعيّة والاقتصاديّة للهجرة، وقد تمثّلت الخطّة بالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، وتعميق الصلة بينهم ليصبحوا متساوين في الحقوق والواجبات، وإنشاء سوق بالقرب من سوق اليهود ليعملوا بالتجارة التي يتقنونها، كما وضعوا الأسس التي يتعامل بها المسلمون في تجارتهم، مثل: تحريم الاحتكار، والرّبا، والغش، والتطفيف في المكيال.
- 2. من الأزمات الصّحيّة التي واجهت الصحابة على طاعون عَمَواس الذي أصاب المسلمين في زمن الخليفة عمر بنِ الخطّابِ في وحصد أرواح العديد من الصحابة والتابعين، وقد لجأ عمر على إلى ما يسمّى بالحَجْر الصحي بأن رجع بالنّاس ومنع دخولهم الشام وأمر بعدم خروج أهل الشام منها استنادًا إلى قول النّبيّ في: «إذا سَمِعْتُمْ بِهِ بِأَرْضِ فَلا تَقْدموا عَلَيْهِ، وَإِذا وَقَعَ بِأَرْضِ وَأَنْتُمْ بِها فَلا تَغْرجوا فِرارًا مِنْهُ الرواه البخاريّ ومسلم]. كما وُجّه النّاس إلى الخروج إلى الجبال حيث الهواء النقي وعدم وجود زحام من الناس.

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ



أُنشئ المركز الوطنيّ للأمن وإدارة الأزمات في المملكة الأردنيّة الهاشميّة عام 2015، ومن الأدوار التي يؤديها المركز:

- أ. تنسيق جهود المؤسسات الوطنيّة ذات العلاقة وتوحيدها لتمكينها من مواجهة الأزمات الوطنيّة بأشكالها المختلفة والمحتملة بأقل وقت وجهد، وبأقل كلفة وخسائر ممكنة.
- ب. عقد دورات تدريبية مُتخصصة في مجال إدارة الأزمات وتطوير

مهارات المركز وقدراته الفنية والبشرية، كذلك إعداد برنامج تدريبي متكامل للمؤسسات الرسمية ذات العلاقة، ويتضمن دورات وورشات عمل دورية. ج. التركيز على تطوير البرامج المتعلقة باستثمار طاقات الشباب الأردني في الجامعات، والمعاهد، والمدارس، بالعمل التطوعي في مواجهة المخاطر والأزمات على المستويين المحلي والوطنيّ. وقد كان للمركز دور بارز في إدارة الأزمة الصحية الناتجة من انتشار جائحة كورونا عام 2020م.

### يراسةٌ مُعمَّقةٌ

من البحوث التي تضمنت فقه إدارة الأزمات (فقه إدارة الأزمات والنّوازل، دراسة مقارنة)، وقد تحدّث البحث عن مفهوم الأزمات والنّوازل وأسبابها ومنهج الإسلام في معالجتها، ثمّ تناول مواجهة جائحة كورونا منهجًا تطبيقيًّا.

باستخدام الرمز المجاور، أَرجعُ إلى البحث، ثم أَتعرَّفُ منهج القرآن الكريم في مواجهة الأزمات والنَّوازل، ثمَّ أَعرِضُ نموذجًا منه على زملائي/ زميلاتي.

| ,                                                      | القيمُ المستفادةُ      | (\$)          |
|--------------------------------------------------------|------------------------|---------------|
| المستفادة من الدَّرس.<br>ملّح بالصبر عند وقوع الأزمات. | و ثلاثًا من القيم      | أستخلِه       |
| للّح بالصبر عند وقوع الأزمات.                          | أً إلى الله تعالى وأتس | أَلِحُ أَلِحُ |
|                                                        |                        | 2             |
|                                                        |                        | 3             |

#### المراجعة والتقويم



- 1 أُبيِّنُ مفهوم إدارة الأزمة.
- و أستنتجُ من الآيتيْنِ الكريمتيْن الآتيتين توجيهات الإسلام في إدارة الأزمات:
- أ. قال تعالى: ﴿قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۗ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا نَأْكُلُونَ﴾. ب. قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبْرِينَ﴾.
  - آستشهد بموقف من السيرة النبوية على كل مما يأتي:
    - أ. استشارة أهل الخبرة في إدارة الأزمات.
    - ب. أثر الدعاء في تجاوز المحن والأزمات.
  - ج. دَوْر الأزمات في تهيئة الظروف لظهور القادة والمبدعين.
  - 4 أُحدِّدُ العلاقة بين الإيهان بالله تعالى والتخطيط الجيد في إدارة الأزمات.
    - 5 أَتَأُمَّلُ الحديث الشريف الآتي، ثمّ أجيب عمّا يليه:

يقول النّبي ﴿ وَلا هُمْ وَلا عُرْنٍ وَلا أَنْسُلِمَ، مِنْ نَصَبٍ وَلا وَصَبٍ، وَلا هَمِّ وَلا حُزْنٍ وَلا أَذَى وَلا غَمِّ، حَتّى الشَّوْكَةِ يُشاكُها، إلّا كَفَّرَ اللهُ بها مِنْ خَطاياهُ ».

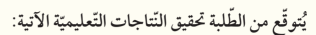
- أ. أستنتج أمرًا يرشد إليه الحديث الشريف.
- ب. هل يدلّ الحديث الشريف على تمنّي وقوع الأزمات والمصائب؟ أبرر إجابتي.
- 6 أَضَعُ إشارة (√) إزاء العبارة الصّحيحة وإشارة (٪) إزاء العبارة غير الصّحيحة في ما يأتي:
  - أ. ( ) من فوائد الأزمات تمييز النّاس وكشف صدقهم.
  - ب. ( ) من الأسباب الخارجيّة للأزمات سوء إدارة الموارد.
  - ج. ( ) مسؤوليّة إنقاذ المجتمع في الأزمات منوطة بالحكومات فقط.
- د. ( ) من الأفكار الإبداعيّة التي ظهرت يوم بدر تغيير موضع معسكر المسلمين ليحول دون وصول جيش قريش إلى ماء بدر.





#### - النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- بيانُ مفهوم الجرائم الإلكترونية.
- عداد صور الجرائم الإلكترونية.
- آوضيح موقف الإسلام من الجرائم الإلكترونية.
  - استنتاجُ الآثار السلبية للجرائم الإلكترونية.
    - 5 تَجَنُّبُ الوقوع في الجرائم الإلكترونية.

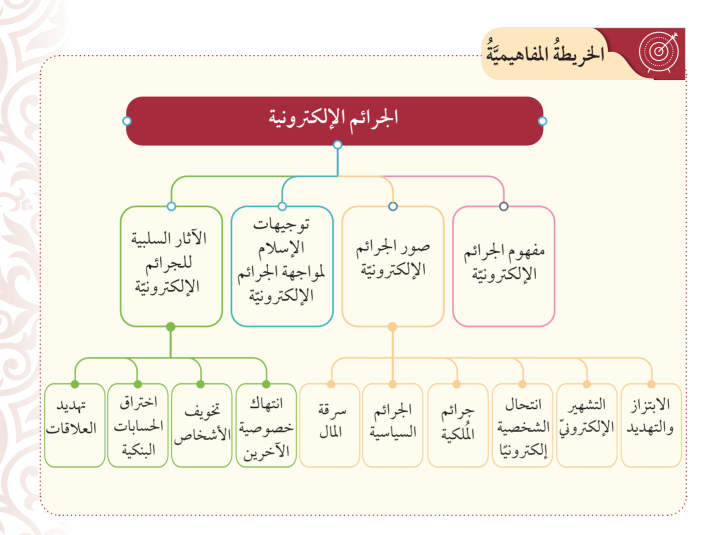


### التَّعلُّمُ القَبليُّ القَبليُّ

من النعم العظيمة التي امتنّ الله تعالى بها على عباده نعمة الأمن، وجعلها أساسًا في استقرار المجتمعات وتحقيق ازدهارها، كها أن الإسلام جعلها مقترنة بنعمة الإيهان بالله تعالى؛ لأن الإيهان يحقّق الأمن والأمان والاستقرار، لذلك كانت التشريعات الإسلامية أساسًا في تحقيق الأمن للبشرية جميعها، قال تعالى: ﴿فَلْيَعَ بُدُواْ وَالاستقرار، لذلك كانت التشريعات الإسلامية أطعمهُم مِّن جُوعٍ وَءَامنهُم مِّن خَوْمِ الله وفي الوقت الحاضر رَبَّ هَذَا ٱلبَيْتِ الله الله المواطلة الإلكترونية طرائق جديدة لتعامل الناس في ما بينهم، ومع الفوائد الكثيرة للإنترنت إلا أنه ظهرت بعض السلبيات التي أخلت بنظام الأمن والاستقرار في الأسر والمجتمعات، ومن ذلك ما يسمى الجرائم الإلكترونية؛ لذا يجب معرفة الآداب والقوانين التي تضبط التعامل الإلكتروني بين الناس.

أُفكِّرُ كيفَ يمكن توظيف وسائل التواصل الاجتماعي توظيفًا إيجابيًّا من وجهة نظري؟

.....



### الفَهمُ والتَّحليلُ الفَهمُ والتَّحليلُ

تتعدد صور الجرائم ووسائلها بتغير الزمان.

### أولاً: مفهوم الجرائم الإلكترونية

الجريمة الإلكترونية: هي كلّ فعل ضار ينتهك حقوق الآخرين وخصوصيتهم، ويتم ارتكابه عبر استعمال شبكة الإنترنت. ومن أمثلة الجرائم الإلكترونية: سرقة بريد إلكتروني، اختراق النظام المصرفي في مكان ما، الكتابة في مواقع التواصل الاجتماعي عن شخص ما بصورة سلبية.



تُعَدُّ الجريمة الإلكترونيّة مفهومًا معاصرًا، وهو ما يطلق عليه جرائم العالم الافتراضي.

أَفْكُرُ أَ

| الإلكترونيّة. | يلي الجرائم | أخرى ء | ة أمثلة | ى ثلاثا | أَفكُّرُ إِ |
|---------------|-------------|--------|---------|---------|-------------|
|               | ای ۱۰ ر     |        |         | ي ا     | <i>' J</i>  |

#### ثانيًا: صور الجرائم الإلكترونية

للجرائم الإلكترونيّة صور متعددة، منها:

- أ. الابتزازُ والتهديدُ للأفرادِ، حيث يتم ابتزاز الضّحية وتهديدها بنشر معلومات خاصة، أو صور، أو مقاطع مرئيّة في حال امتناع الضّحية عن تنفيذ ما يُطلَب إليه. ب. التّشهيرُ الإلكترونيُّ بحق الأشخاص عبر ذمهم وتحقيرهم، وذلك عن طريق نشر معلومات فيها إساءة لشخص أو هئة معنة.
- ج. انتحالُ الشخصيةِ إلكترونيًّا، عبر انتحال شخصيات الأفراد على مواقع التواصل بسرقة معلوماتهم الشّخصية واستخدامها في أغراض غير قانونيّة.
- د. جرائمُ الْمُلْكِيّةِ، عن طريق نشر روابط تؤدي إلى الوصول إلى الأجهزة وسرقة ما فيها من بيانات، أو سرقة نتاج فكريّ أو علميّ عبر وسائل إلكترونيّة.
- هـ. الجرائمُ السياسيةُ التي تعنى باستهداف الأمور السياسية والمسلمة في الدولة، والتجسس على أمن الدولة، وسرقة المعلومات عبر انتهاك المواقع الحكومية التابعة للدول.



### أَتُوقَّفُ اللَّهِ اللّ

#### الأمن السيبراني

هـو أمـن المعلومات وأمـن الحاسـوب، ويُعنى بحمايـة الأنظمـة والشبكات والبرامـج مـن الجريمـة الإلكترونيّـة والهجمات الرّقميّـة وغيرهـا.

و. سرقةُ المال، وتتم عبر اختراق الحسابات البنكية والحسابات المتعلقة بالمؤسسات المالية، فضلًا عن سرقة البطاقات الائتمانية، ومن ثُمَّ، الاستيلاء عليها وسرقة ما فيها من أموال.

| أَبحثُ عَنْ |  |
|-------------|--|
|-------------|--|

أَبْحَثُ عن صورة أخرى للجريمة الإلكترونيّة، ثم أُناقشُ مجموعتي فيها.

#### ثالثًا: توجيهات الإسلام لمواجهة الجرائم الإلكترونية

حاربت الشريعة الإسلامية الجرائم بشتى صورها، وقد تميزت بمنهجها في مكافحة الجريمة من جانبين، هما: أ. الجانب الوقائي:

لا ينتظر الإسلام وقوع الجريمة حتى يتصدى لها، بل اتخذ العديد من الإجراءات والتدابير التي تحد من وقوعها، ومن ذلك:

- 1. التنشئة الصالحة وتقوية الوازع الديني والأخلاقي، فالعبادات والأخلاق تربي المسلم على الصلاح، فلا يسرق ولا يكذب ولا يُقدم على ارتكاب الجرائم؛ لأَنَّ إيهانَهُ يردعه ويصده عن فعل المحرمات، قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّكَاوَةُ ۗ إِنَّ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكُر ﴾ [العنكبوت: ٢٥]، وصاحب الخلق الحميد تمنعه أخلاقه من اقتراف المعاصي والآثام.
- 2. سد الأبواب التي تؤدي إلى اقتراف الجريمة، مثل الظلم وعدم المساواة، وحلّ مشكلتَي الفقر والبطالة وغير ذلك من الأسباب والدوافع للجرائم.

فع بعض الناس لارتكاب الجرائم الإلكترونيّة.

| افكرٌ        |                 |
|--------------|-----------------|
| سباب التي تد | أُفكِّرُ في الأ |

#### ب. الجانبُ العلاجيُّ:

وذلك عبر تشريع عقوبة لكل جريمة بها يناسب خطورتها، وقد ترك الشارع الحكيم للمجتهدين تقدير العقوبة للجرائم التي تُحدَّد عقوبتها في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، مثل الجرائم الإلكترونية، ويُعدِّ تطبيق العقوبة على الجاني أكبر أسباب ردع مَن تسول له نفسه ارتكاب الجريمة، قال رسول الله في: «إنَّها أهْلَكَ الَّذِينَ قَبْلَكُمْ، أَنَّهُمْ كَانُوا إذا سَرَقَ فيهِمُ الشَّريفُ تَركوهُ، وإذا سَرَقَ فيهِمُ الضَّعيفُ أقامُوا عليه الحَدَّ، وايْمُ اللهِ لو أنَّ فاطِمَة بنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَها» [رواه البخاري ومسلم]، فتسود الفضيلة في المجتمع وينتشر الأمن والأمان.

### أَناقِشُ أَناقِشُ



باستخدام الرمز المجاور، أُشاهِدُ مقطع الفيديو عن الجريمة الإلكترونيّة، ثم أُناقِشُ مجموعتي في كيفية التصرف عند وقوع جريمة إلكترونية.

### رابعًا: الآثار السلبية للجرائم الإلكترونيّة

للجرائم الإلكترونيّة العديد من الآثار السلبية التي تنعكس على الفرد والمجتمع، منها:

- أ. انتهاك خصوصية الآخرين، وقد نهى الإسلام عن تتبع الإنسان الأمور التي لا تعنيه، قال رسول الله هذه التهاك خصوصية الآخرين، وقد نهى الإسلام عن التجسس على الآخرين، قال المَنْ حُسْنِ إِسْلامِ المَرْءِ تَرْكُهُ ما لا يَعْنيهِ الرواه الترمذي]، كما نهى الإسلام عن التجسس على الآخرين، قال تعالى: ﴿وَلَا بَعَسَسُوا ﴾ [الحجرات: ١٢].
- ب. تخويف الأشخاص بنشر خصوصياتهم، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ بِغَيْرِ مَا ٱكۡ تَسَبُواْ فَقَدِ ٱحۡتَمَلُواْ بُهۡتَنَا وَإِثْمًا مُبِينًا﴾ [الأحزاب:٥٨].
- ج. اختراق الحسابات البنكية وسرقة محتواها، ما يؤدي إلى خسائر مالية والاستيلاء على أموال الناس بغير حق. د. تهديد العلاقات الأسرية عند التشهير ببعض الأفراد، ما يؤدي إلى التفكك الأسري.

#### ماذا لَوْ



| -   |      |     |
|-----|------|-----|
|     | 7.40 |     |
| 100 | 40   |     |
| 34  |      |     |
| 福   |      |     |
| 23  | AB   |     |
|     | 613  | 200 |

| هِدُ الفيديو باستخدام الرمز المجاور، ثم | ماذا سأفعل لو تعرضت لجريمة إلكترونية؟ أ <b>ُش</b> ا |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                         | ُق <b>ارِ</b> نُ إجابتي بها جاء فيه.                |

### الإِثراءُ والتَّوسُّعُ



1. تناول قانونا الجرائم الإلكترونية والعقوبات الأردني تعريف الجرائم الإلكترونية وصورها وعقوباتها، وقل أُنشأت مديرية الأُمن العام في إدارة البحث الجنائي قسمًا خاصًا بمكافحة الجريمة الإلكترونيّة عام 2008م،

حيث يمكن التواصل مع إدارتها لتقديم أي شكاوي أو ملاحظات تتعلق بالتجاوزات الإلكترونيّة. باستخدام الرمز المجاور، أُرجعُ إلى وحدة الجرائم الإلكترونية لأَتعرَّفَ أنشطتها ودورها في محاربة الجريمة الإلكترونية.

2. أُنشِئ المركز الوطنى للأمن السيبراني في الأردن عام 2021م، لحمايه المملكة من

تهديدات الفضاء السيبراني ومواجهتها بكفاءة وفعالية، بما يضمن استدامة العمل، والحفاظ على الأمن



الوطني وسلامة الأشخاص والممتلكات والمعلومات. باستخدام الرمز المجاور، أُرجعُ إلى موقع المركز الوطني للأمن السيبراني لأَتعرَّفَ: أهدافه، وأنشطته، ودوره في حماية الأشخاص، والممتلكات، والمعلومات.

### دراسةٌ مُعمَّقةٌ

هناك العديد من الدراسات التي تحدّثت عن الجرائم الإلكترونية ومحاربتها، ومنها (الجريمة الإلكترونية وسبل مواجهتها في الشريعة الإسلامية)، وتهدف هذه الدراسة إلى بيان مفهوم الجريمة الإلكترونية، وخصائصها ومظاهر تحدياتها، وأدلة إثبات الجرائم الإلكترونية في الشريعة الإسلامية، وسبل مواجهة الجرائم الإلكترونية في الشريعة الإسلامية والأنظمة الدولية. باستخدام الرمز المجاور، أُرجعُ إلى الدراسة لأَتعرَّفَ سبل مواجهة الجرائم الإلكترونية في الشريعة الإسلامية، ثم أُعرِضُها على زملائي/ زميلاتي.



| ,                    | القيمُ المستفادةُ                                   | <b>©</b> |
|----------------------|-----------------------------------------------------|----------|
| لمستفادة من الدَّرس. | َّى ثلاثًا من القيم ا                               | أستخلِطُ |
| كترونية.             | ري الجرائم الإلـُــــــــــــــــــــــــــــــــــ | أبتعا    |
|                      |                                                     | 2        |
|                      |                                                     | 3        |

# 9

#### المراجعة والتقويم

- أُبيِّنُ مفهوم الجريمة الإلكترونيّة.
- 2 أَذَكُرُ صورتين من صور الجرائم الإلكترونيّة.
- أوضِّحُ المنهج الوقائي في محاربة الجريمة الإلكترونية.
- أُوضِّحُ الجانب العلاجيّ لمنهج الإسلام في مكافحة الجرائم الإلكترونيّة.
  - 5 أُبِيِّنُ ثلاثة من الآثار السلبية للجرائم الإلكترونيّة.
    - 6 أَختارُ الإجابة الصّحيحة في كلِّ مما يأتي:
- 1. أمن المعلومات وأمن الحاسوب، ويُعْنى بحماية الأنظمة والشبكات والبرامج من الهجمات الرّقميّة، هو مفهوم:
  - ب. الأمن السيبراني.
- أ. الجريمة الإلكترونية.
- د. التشهير الإلكتروني.

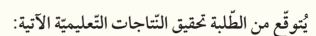
- ج. انتحال الشخصية.
- 2. من الإجراءات والتدابير العلاجية التي اتخذها الإسلام لمواجهة الجرائم الإلكترونيّة:
  - أ. التنشئة الصالحة.
  - ب. سد الأبواب التي تؤدي إلى اقتراف الجريمة.
    - ج. تقوية الوازع الديني والأخلاقي.
    - د. تشريع العقوبة لكل جريمة وتطبيقها.
    - 3. الجريمة الإلكترونية هي التي تُرتكب بوساطة:
      - أ. شبكة الإنترنت.
      - ب. أجهزة الهاتف النقال.
      - ج. الحواسيب والهاتف النقال.
        - د . الحواسيب.

# الإسلامُ وكبارُ السنِّ



#### النِّتاجاتُ التَّعليميَّةُ





- 1 توضيحُ مكانة كبار السنّ في الإسلام.
  - 2 بيانُ حقوق كبار السنّ في الإسلام.
    - قدير كبار السن واحترامهم.



### التَّعلُّمُ القَبليُّ 🔻 التَّعلُّمُ القَبليُّ

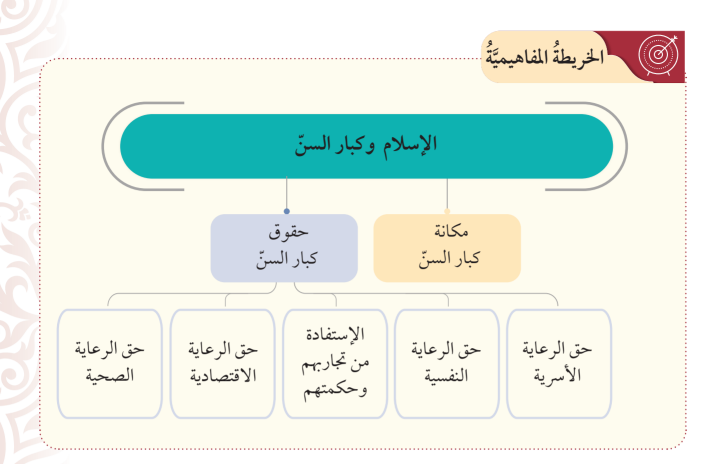
نظّم الإسلام علاقات الناس بعضهم ببعض، ونظم علاقات أفراد المجتمع الواحد، كما أوجد مجموعة من التشريعات والتوجيهات التي تنظم شؤون الأسرة وتضبط علاقاتهم، وهي تشريعات عادلة متوازنة شاملة لمراحل الحياة كلها واختلاف أحوال الناس وظروفهم، ولما كان الإنسان يمرّ في حياته بمراحل عدة، حيث يبدأ جنينًا، ثم طفلًا ضعيفًا، ثمّ شابًّا قويًّا، وإذا تقدّمت به السنّ يصبح شيخًا كبيرًا يعتريه الهزال، فهو يحتاج إلى المساعدة والرعاية من أفراد المجتمع، قال تعـالى: ﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَآءٌ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾[الرُّوم: ٥٥].

#### أَتَدَبُّرُ وأُجِيبُ

أَتدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمّ أُجيبُ عمّا يليها:

قال تعالى على لسان سيدنا زكريّا هَ: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ [مَريَم: ٤]. [وهن: ضعف].

ما المرحلة العمريّة التي أشارت إليها الآية الكريمة؟



### الفَهمُ والتَّحليلُ

حتّ الإسلام على العناية بكبار السنّ، وحُسْن التعامل معهم، ورعاية حقوقهم؛ وفاءً لهم، وتثبيتًا لمكانتهم.

#### أولاً: مكانة كبار السنّ

بيَّن الإسلام أنَّ لكبار السنِّ مكانةً كبيرة في مجتمعهم على الرغم من ضعفهم وحاجتهم إلى غيرهم، حيث عدهم الإسلام من أسباب البركة والخير والنّصر في المجتمع، قالَ رَسولَ اللهِ في: «البَرَكَةُ مَعَ أَكابِرِكُمْ» [رواه ابن حِبّان]، وذلك لِما يمتلكونه من الحكمة وحُسْن الرأي، وكثرة الخبرات والتجارب، الأمر الذي يُسهم في نقل الخبرات والمعرفة للأجيال المتلاحقة وتقديم الاستشارات والنصائح، وقال النّبيُّ في: «فإنّما تُرْزَقونَ وتُنْصَرونَ بضُعفائِكُمْ» [رواه أبو داود].

كما أنّ المؤمن لا يُزادُ في عُمُرِهِ إلا كان خيرًا له، إذ إنّه يزيد من طاعته لله تعالى فتزداد حسناته وتمحى ذنوبه وتعلو منزلته عند ربّه عزّ وجلّ.

### أَتَأُمُّلُ وأُستنتجُ

| أُمَّلُ الحديث النّبويّ الشريف الآتي، ثمّ أُستنتجُ العلاقة بين زيادة عمر المؤمن وتحصيله الخير.                                     | أت |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ل رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا مَاتَ أَحَدُّكُمُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ، وَإِنَّه لا يَزِيدُ الْمُؤْمِنَ عُمْرُهُ إِلَّا خَيْرًا ﴾ [رواه مسلم]. | قا |

#### ثانيًا: حقوق كبار السنّ

شرَّع الإسلام لكبار السن حقوقًا كثيرةً تحفظ لهم مكانتهم وحياتهم الكريمة، سواء كانوا من الوالدين أو الأقارب أو من أفراد المجتمع الآخرين، ومنها:

أ. حقّ الرعاية الأسريّة، فالمكان الطبيعي لرعاية المسنّين هو الأسرة، حيث يقوم الأبناء بهذا الدور تقرّبًا لله تعالى، ووفاءً لوالديهم دون تأفّف. قال تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعَبُدُوا اللّهِ إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنّ عِندَكَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّ

أَوْ كِلَاهُمَا فَلا تَقُل لَمُّكُمَا أُفِّ وَلَا نَهُرُهُما وَقُل لَهُما قُولًا كَرِيمًا الإسراء: ٢٣]، ومن صور الرعاية الأسرية: الإحسان إليهم، وتوفير السكن المناسب لهم، والتلطّف والتأدّب معهم في الأقوال والأفعال، والدعاء لهم، واحترام آرائهم، وتقديمهم في المجالس، ومشاركتهم الطعام والشراب، والاهتام بنظافتهم وملبسهم، ومساعدتهم على تناول الدواء.

وعن أبي هريرة هذه أنّه أبصر رجلين، فقال لأحدهما: ما هذا منك؟ قال: أبي، قال: «لا تُسَمِّه بِاسْمِه، وَلا تَجْلِسْ قَبْلَهُ» [رواه البخاريّ في الأدب المفرد]. وعن أنسِ بنِ مالكِ هذه قال: جاء شيخ يريد النّبيّ هذه، فأبطأ القوم عنه أن يوسعوا له، فقال رسول الله هذا: «لَيْسَ مِنّا مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغيرَنا ويُووَقِّرْ كَبِيرَنا» [رواه الترمذيّ].

### أَربِطُ معَ التفسيرِ أَربِطُ معَ التفسيرِ

تشير كلمة (عندك) في الآية الكريمة: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَ عِندَكَ الْكِبِرَةِ: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُواْ إِلَا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَ عِندَكَ الْكِبِرَةِ: ٢٣]، إلى عِندَكَ الْكِبِرَةُ مَمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ [الإسراء: ٣٣]، إلى وجودهما في كنفك ورعايتك، كما كنت في كنفهما ورعايتهما في صغرك، ليتذكر الإنسان حاجته إليهما في الصغر ليرد الجميل إلى الأبوين في حالة الحاجة الملحة عند الكبر دون ملل أو ضجر أو غضب.

### أُبحثُ وأُستنتجُ

بالرجوع إلى الإنترنت، أَبحثُ عن قصّة النفر الثلاثة الذين أغلق عليهم الغار، ثم أَستنتجُ دَوْر رعاية الوالدين في دفع البلاء وتفريج الكرب عن الإنسان، ثم أُعرِضُهُ على زملائي/ زميلاتي.

ب. حقّ الرعاية النّفسيّة، يشير هذا الحقّ إلى العناية بالجوانب العاطفيّة لهم، ومن ذلك: مراعاة مشاعرهم وأحاسيسهم، ومخاطبتهم بأفضل الأسماء والألقاب وأحبّها إلى قلوبهم، والإصغاء إليهم وبدؤهم بالسلام، قال النّبيُّ في: «إنّ من إجلال الله إكرام ذي الشّيبة المُسلم» [رواه أبو داود] [إجلال الله: تعظيمه وأداء حَقه].

ولّما جاء أبو بكر هُ بأبيه أبي قُحافة إلى رسول الله هُ يومَ فتْحِ مكَّة يحمله حتى يُعلن إسلامه بين يدي النَّبيّ هُ ، فقال رسول الله هُ لأبي بكر هُ: «لو أقرَرْتَ الشَّيخَ في بَيْتِه لَأْتيناهُ». [رواه أحد]. وقَسَمَ النَّبيّ هُ ذات مرَّة ثيابًا على النّاس، وَلَمْ يُعْطِ خُرْمَة شَيْئًا، وكان شيخًا كبيرًا حادّ اللسان، غليظ الطبع، فقال خُرْمَة لولده: يَا بُنَيَّ: انْطَلِقْ بِنا إلى رَسولِ اللهِ هُ، قال: فَانْطَلَقْتُ مَعَهُ، قال: فَذَعُوتُهُ لَهُ فَخَرَجَ إلَيْهِ فَقالَ له -وقد أمسك بيده أحدَ هذه الثياب: (خَباتُ هذَا لَكَ)، قالَ: فَنَظَرَ إلَيْهِ فَقالَ الشيخ: رَضِيَ خُرْمَةُ. [رواه البخاريّ ومسلم].

ج. الإستفادة من تجاربهم وحكمتهم، عن طريق أدوارهم، والاستفادة من خبراتهم في اللجان الاستشاريّة والمواقع القياديّة في المجتمع، وقد ورد في الحديث الشريف أنه لمّا جاء عبدُ الرحمنِ بنُ سهلٍ وابنا مسعود هذا إلى النّبيّ في فتكلّموا فبدأ عبد الرحمن وكان أصغر القوم، فقال له النّبيُ في: (كَبِّرِ الكُبْرَ) [رواه البخاريّ ومسلم] [كَبِّر الكُبْر: قدّم الأكبر سنًا فليتكلّم].

حقّ الرعاية الاقتصاديّة، بتوفير الحياة الكريمة لهم، ومن ذلك: تخصيص رواتب مناسبة لهم عند التقاعد، وتقديم المعونات المختلفة لهم من الدولة.

أَبْصَرَ عُمَرُ بنُ الخطّابِ فَ شَيْخًا من غير المسلمين ممن يعيش في المجتمع الإسلامي، يَسْأَلُ الناس حاجة، فقال عُمَرُ فَي: مَا أَنْصَفْناكَ، إِنْ أَكَلْنا شَبِيبَتَكَ (أي: وأنت شاب)، ثُمَّ كَتَبَ إِلى عُمَّالِهِ أن ينظروا أمثال هذا الشيخ ويرعوا شؤونهم ويعطوهم من بيت المال. [الأموال لابن زنجويه].

هـ. حقّ الرعاية الصّحّية، فالإنسان عند كِبَرِ سِنّه تَضعُفُ قُواهُ وَتَقِلُّ حركته، ويثقل سمعه، وقد يضعف بصره، ولا يقوى جسده على مقاومة الأمراض كها كان في شبابه؛ لذا كان في حاجة إلى رعاية صحية تتناسب مع ظروفه، ومن صور ذلك: تقديم العلاج المناسب لهم، والمتابعة الدوريّة لحالتهم

الصّحّية، والرعاية المنزليّة لأصحاب الحاجة منهم، ومساعدتهم على ممارسة العادات الصحيّة في الأكل، والشرب، والنوم، والمشي، وتوفير سبل الراحة الجسديّة لهم والقيام بشؤونهم، فقد قامت بنتا الرجل الصالح الذي التقاه سيدنا موسى هُ بسقي الغنم لأنّ أباهما شيخ كبير لا يقدر على القيام بذلك، قال تعالى: ﴿قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَىٰ يُصَدِر ٱلرِّعَامُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴾ [القَصَص: ٢٣].

وقد حرص المسلمون عبر التاريخ على بناء المستشفيات، ودور الرعاية الصحية، وتوفير الأطباء الماهرين للعناية بكبار السنّ.

### أَتدَبَّرُ وأَستنبِطُ

#### أَتَدَبَّرُ النصوص الكريمة الآتية، ثم أَستنبِطُ منها حقوق كبار السن.

| حقوق كبار السن | النص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الرقم |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                | قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُ هُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالُهُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَفَصَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ لِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا | 1     |
|                | عَنْ أَنَسٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله ﴿ : «يَا أَنَسُ، وَقَرِ الْكَبِيْرَ، وَارْحَمِ الصَّغِيْرَ، تُرَافِقُنِيْ فِي الْجَنَّةِ » [رواه البيهقي].                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2     |
|                | عَنْ أَنْسٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله ﴿ : ﴿ أَلَا أُنْبُئُكُمْ بِخِيارِكُمْ ؟ خِيارُكُمْ أَعْمَارًا إِذَا سَدَّدُوا ﴾ [رواه أبو يعلى].                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3     |

منز هند منز هند

روى طلحةُ بنُ عبدِ اللهِ هَا: أنّ عُمَرَ بنَ الخطّابِ فَ خرج ليلة في سواد الليل فتبعته فدخل بيتًا، فلمّا أصبحتُ، ذهبت إلى ذلك البيت فإذا عجوز عمياء مقعدة، فقلت لها: ما بال هذا الرجل يأتيكِ؟ فقالت: إنّه يتعاهدني مدّة كذا وكذا، يأتيني بها يصلحني. [حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم الأصبهاني].

# الإِثراءُ والتَّوسُّعُ

راعى الإسلام كبار السنّ وجعل لهم أحكامًا خاصَّةً في العبادات وغيرها، ومن ذلك: أن يصلي جالسًا إذا كان لا يستطيع القيام، قال النّبيُّ ﴿ : «صَلِّ قائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقاعِدًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعلى جَنْبِ » [رواه البخاريّ]، ووجّه من يؤمّ المسلمين إلى مراعاة أحوالهم، يقول النّبيُّ ﴿ : «إِذَا صَلّى أَحَدُكُمْ لِلنّاسِ، فَلْيُخَفِّفْ؛ فَإِنَّ مِنْهُمُ الضَّعيفَ وَالسّقيمَ والكَبيرِ » [رواه البخاريّ].

وأباح لكبير السنّ العاجز عن الصيام أن يفطر في رمضان ويدفع الكفارة، قال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ وَأَباح لكبير السنّ العاجز عن الصيام أن يفطر في رمضان ويدفع الحجّ عنه إذا لم يستطع الحجّ بنفسه، ولم يُطِيقُونَهُ، وَلَم يُلْ مُعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البَقَرَة :١٨٤] ، وله أن يُنيب غيره بالحجّ عنه إذا لم يستطع الحجّ بنفسه، ولم يوجِب عليه القتال في سبيل الله تعالى.

### ير دراسةٌ مُعمَّقةٌ

من الدراسات التي بحثت في كبار السنّ وحقوقهم: (حق المسن في رعاية الأسرة في الشريعة الإسلاميّة والمواثية، والمواثيق الدوليّة، والمواثيق الدوليّة، وقد تضمن البحث مفهوم المسنّ ومكانته في الشريعة الإسلاميّة والمواثيق الدوليّة، وأهمّ الحقوق الاقتصاديّة والاجتهاعيّة والثقافيّة المتعلقة به في الشريعة الإسلاميّة ومن وجهة نظر المواثيق الدوليّة.



باستخدام الرمز المجاور، أَرجِعُ إلى البحث، ثم أُذكرُ حقّ المسنّ في الرعاية على الأقارب والمجتمع، ثم أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي فيه.

|          | القيمُ المستفادةُ القيمُ المستفادةُ | 7   |
|----------|-------------------------------------|-----|
| الدَّرس. | تخلِصُ ثلاثًا من القيم المستفادة من | أسا |
|          | أُحترِمُ كبار السن وأُقدر مكانتهم.  |     |
|          |                                     | 2   |
|          |                                     | 3   |

# المراجعة والتقويم

- 1 أُبِيِّنُ معنى قول سيدنا محمّد البَرَكَةُ مَعَ أَكابركُمْ».
  - 2 أُعدِّدُ ثلاث صور للرعاية الأسريّة لكبار السنّ.
- 3 أُستنتِجُ صور رعاية كبار السنّ من النّصوص الشرعيّة الآتية:
- أ. قال تعالى: ﴿قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّىٰ يُصِّدِرَ ٱلرِّعَآءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴾.
- ب. قال رسولُ الله ﴿ لأبي بكرٍ ﴿ لمَّا جاء بوالده أبي قحافة: «لَوْ أَقرَرْتَ الشَّيخَ في بَيْتِه لَأتيناهُ». جـ. قال رسولُ الله ﴿: «كَمِّر الكُمْرَ».
  - 4 أُوضِّحُ كيف أستطيع تأدية حقّ الرعاية النّفسيّة لكبار السن.
    - 5 أَتَأَمَّلُ الموقف الآتي، ثمّ أُجيبُ عن الأسئلة التي تليه:

قال: «ما أَنْصَفْناكَ، إِنْ أَكَلْنا شَبِيبَتَكَ»، ثُمَّ كَتَبَ إِلَى عُمَّالِهِ أن ينظروا أمثال هذا الشيخ ويرعوا شؤونهم ويعطوهم من بيت المال).

أ. من قائل جملة: (ما أَنْصَفْناكَ)؟

ب. ما المناسبة التي قيلت فيها؟

ج. ما القرار الذي اتُّخِذ بشأن الشيخ وأمثاله؟

